
NYÉKY KÁLMÁN (SZERK.) 

Bioetika és környezeti etika I. 
Második, átdolgozott kiadás 

Budapest, 2011



    
 

TARTALOMJEGYZÉK 

BIOETIKA ....................................................................................................................................................................................... 7 
A BIOETIKA ALAPJAI ÉS ALAPELVEI ................................................................................................................................ 7 

A bioetika alapjai ................................................................................................................................. 7 
A bioetika alapelvei ............................................................................................................................. 13 

Az EMBERI SZEMÉLY ÉLETE KEZDETÉNEK ÉS VÉGÉNEK MEGHATÁROZÁSA .................................................... 23 
Az embrió természetes fejlődése ................................................................................................................................ 23 
Az emberi élet kezdetének és végének meghatározása ....................................................................................... 26 

ABORTUSZ ÉS ÉLET-ETIKA .......................................................................................................................................................... 34 
SZEXOLÓGIA DIÓHÉJBAN .................................................................................................................................................. 46 
TÁJÉKOZTATÁS - TÁJÉKOZOTT BELEEGYEZÉS .............................................................................................................................. 50 
EUTANÁZIA ÉS HOSPICE .............................................................................................................................................................. 59 

Eutanázia ............................................................................................................................................ 59 
Kíséret a halálig, Hospice mozgalom ...................................................................................................................... 72 

KÖRNYEZETI ETIKA .................................................................................................................................................................. 77 
AZ EMBER ÉS A TEREMTETT VILÁG ................................................................................................................................ 77 

Felelősség, szubszidiaritás, szolidaritás, együttműködés .................................................................. 77 
FÜGGELÉK ................................................................................................................................................................................... 91 

EMBER ÉS TERMÉSZET ................................................................................................................................................................ 91 
A természetfelfogás változásai az európai kultúrában ....................................................................................... 91 
A természeti elemekhez való erkölcsi viszonyunk. ............................................................................................... 93 

A KÖRNYEZETI FORRÁSOK ELOSZTÁSÁNAK PROBLÉMÁI. A KÖZLEGELŐK TRAGÉDIÁJA ............................ 97 
KERESZTÉNYSÉG ÉS ÖKOLÓGIA ................................................................................................................................................. 101 



 
BIOETIKA 

GAIZLER GYULA-NYÉKY KÁLMÁN 

A bioetika alapjai és alapelvei 
A bioetika alapjai 

Út az orvosetikától a bioetikáig 
Az orvosetika és a tágabb értelmű egészségügyi etika is a foglalkozási, illetve hivatásetikák sorába tartozik. 

Beletartoznak ebbe például az egészségügyben dolgozók egymás iránti viselkedési szabályai, melyeket 
„etikettének szokás nevezni. A legfőbb alapelveket ősrégi hagyományok határozták meg, melyeknek érvényét 
évszázadokon át senki sem vonta kétségbe. Az azoktól való eltérés veszélyes lehetett, volt, ahol a jog 
eszközeivel is büntették. Az utóbbi időkben éppen ezek az elvek váltak vitatottá. Az eddigi parancsuralmi 
rendszerek visszahatásaként a szabadság, az autonómia váltak irányadókká. Szinte kényszerítő erővel 
igyekeztek meggyőzni mindenkit, akit csak lehetett, hogy az eddigi elvek „paternalisztikusak”, „atyáskodók”, a 
gyógyított helyzetével visszaélő lehetőségeket teremtenek. Világszerte elterjedtek a betegek jogaiért folyó 
küzdelmek. Terjedőben van az a mondás, hogy talán nem csak az orvosok paternalisták, hiszen a jogászok 
túltesznek rajtuk, „szuperpaternalisták” lettek, ők akarják megmondani az orvosoknak, hogyan kell 
viselkedniük a betegekkel. 

Valójában egy újabb, de nem kevésbé szigorú parancsuralmi rendszer kialakulásának vagyunk tanúi, 
melyben az anyagi eszközök megléte vagy hiánya a döntő. A pénzzel rendelkezők szabják meg a lehetőségeket. 
„Tankok ki, bankok be” lett az új jelszó. Az etika a mammon direkt megnyilvánulásával szemben a maga saját 
eszközeivel védekezik. 

Az orvosetika helyzetéről Hammurabi idejéből is vannak adataink, sőt Imhotep egyiptomi működéséről és 
az indiai gyógyításról is tudunk egyet s mást. Itt azonban elsősorban az európai keretekről szeretnénk szót ejteni. 

Hippokratészi orvosi etika 
A nyugati orvosi etika első hagyományai Hippokratészre (Kr. e. 460-K.r. e. 370) és esküjére mutatnak. 

Nincs elvi jelentősége annak, hogy Hippokratész maga alkotta-e az esküszöveget - a mai történeti kutatások 
szerint nem. Az eskü szövege ősi, hatása a keresztény világon túlterjed, az iszlám kódex is közös vonásokat 
mutat vele. 

A hippokratészi „paternalista” magatartás igen régi eredetű. Gracia szerint az eskü megfelel saját 
keletkezési ideje kulturális felfogásának.1 Az orvos személye bizonyos szempontból a törvényen felül áll, a 
királyokhoz és a papokhoz hasonlóan. Kifejeződik ez az eskü vallásos érzületében is. 

Az eskü legfőbb elve a segítés: „Salus aegroti suprema lex esto” (a beteg üdve legyen a legfőbb törvény), 
valamint a nem ártás (nil nocere). „Tehetségemhez és tudásomhoz mérten fogom megszabni a betegek 
életmódját az ö javukra, és mindent elhárítok, ami ártana nekik.” „Minden házba a beteg javára lépek be, s 
őrizkedni fogok minden szándékos károkozástól...” Kétségtelen, hogy az orvos kérlelhetetlen őre ezeknek az 
elveknek. Kétségtelen az is, hogy objektív elvek megvalósítására törekszik. Ezeket az elveket, illetve az ebből 
fakadó következtetéseket rövid mondatokban orvosi tantermekben is kifüggesztették. Majd mindenütt olvasható 
volt a „Salus aegroti suprema lex esto”, de például a budapesti SOTE I. sz. Gyermekklinika tantermében látható 



a következő elv is: ..Praesente aegroti taceant colloquia, 



8

 

effugiat risus dum omnia dominat morbus” (A beteg jelenlétében hallgasson el a társalgás, távol legyen a 
nevetés, amíg mindent a betegség ural). Ismeretes a következő tanács is: „Divinum est dolorem cessare” (Isteni 
dolog a fájdalom csillapítása). 

Hasonló elveket követ Aseph Ben Berachyahu esküje Szíriában a VI. században, Maimonidész Mózes 
(1135-1204) „Az orvos napi imája”, valamint Mohamed Hasin (1770) „Az orvos kötelességei” című munkája 
Perzsiában. Az orvosi eskü című előadásban foglalkozunk még e kérdésekkel. 

Teológiai megalapozottságú orvosi morál 
A kereszténység, ezen belül a katolikus Egyház jelentősen hozzájárult az egészségügyi területeken az 

erkölcsök fenntartásához, javításához. Az emberi személy fogalma a keresztény filozófiában egyre nagyobb 
szerephez jutott. Az Egyház a Galilei idejében kialakult nehézségek ellenére sokat tesz a tudományos ész és a 
vallásos hit közti dialógus kialakulásáért. Nemcsak a szellemi lélek, hanem a test és lélek egységében egész 
ember az Isten teremtménye és Teremtője előtt felelős őrzője a Földnek és az evilágban való életnek. „A 
megtestesülés - megváltás misztériumának erejében az ember, minden ember, de elsősorban a legjobban 
rászoruló, érdemes a Megváltó szeretetére.”“ „Amit egynek tettetek ezek közül, nekem tettétek!’0 - hangzik az 
utolsó ítéletkor. Ez betegeinkre is vonatkozik. Az irgalmas szamaritánus példabeszéde4 mindmáig hat. Az 
egyházak nyilvános kórházakat alapítottak. A szenvedő Krisztuson kívül megláttuk a szolga Krisztust. A fejlődő 
országokban a keresztény kórházak, gyógyító közösségek tanúságot tesznek Krisztus mellett. 

Ezek vezettek oda, hogy a keresztény egyházak kidolgozták a minden emberi teremtmény életének 
szentségét, sérthetetlenségét megalapozó elveket. Ezek elvetik az abortuszt, a gyermekgyilkosságot, az 
eutanáziát, a mutilációt (csonkítást). Nem csupán a hippokratészi elvek, hanem például Aquinói Szent Tamás 
„Igazság” című könyvének alapjai is igazolják az orvosi morált. 

Mindezek folytatódnak a mai katolikus és általában a keresztény egyházi tanításban. Különösen 
kidomborodott ez XII. Pius pápasága alatt, ki rádióbeszédeiben, különböző közösségek, köztük orvosok 
szakcsoportjai előtt tárgyalta az orvosi etikát. Jelentős a náci büntettek súlyára való ráébredés. Az emberi 
méltóság hangsúlyozásának, az autonómia kiemelésének kora következik. Fontos eleme a változásnak az orvosi 
technika fejlődése, mely soha nem látott lehetőséget teremtett, s mely új megközelítéseket tett szükségessé, új 
kérdéseket vetett fel. Mindez az emberi élet fejlődésére - az alkalmazástól is függően - jó és rossz hatással is volt. 

Ebben az időben született meg a bioetika. A szót még nem találták ki, de a problémák már egyre inkább 
ismerőssé váltak, közérdeklődést keltettek. XII. Pius utódai, de a többi egyházak vezetői is hatottak a fejlődésre. 
A vallásos magatartás mind az orvosok, mind a betegek részéről kívánalom lett, hasonlóképpen az elvek objektív 
megalapozása. Katolikus részről a II. Vatikáni Zsinat (főleg a „Gaudium et spes” lelkipásztori konstitúció), VI. 
Pál „Humanae Vitae” kezdetű enciklikája'^ (1968. július 25.), a Hittani Kongregáció nyilatkozata a Művi 
Abortuszról (1974. november 18.), a Nemi Erkölcs Néhány Kérdéséről (1975. december 29.), a püspökökhöz 
intézett levél a katolikus kórházakban végzett sterilizációkról (1975. március 13.) igen jelentősek. II. János Pál 
pápa számos alkalommal írt bioetikát is érintő kérdésekről. Kiemelkedik a „Familiáris consortio”6 című buzdítás 
(1981. november 22.), az ő pápasága alatt jelent meg a Hittani Kongregáció eutanáziáról írt nyilatkozata „Iura et 
bona” címmel (1980. május 5.), valamint a Hittani Kongregáció: Instrukció a kezdődő emberi élet tiszteletéről és 
az utódnemzés méltóságáról7 („Donum vitae”, 1987. február 22.), végül az „Evangélium vitae”8 kezdetű pápai 
enciklika (1995. március 25.), mely rendkívül nagyjelentőségű, a legfőbb kérdéseket összefoglaló mű. 

Az újkori filozófia hatása 
Kétségtelen, hogy az újkori, liberális etikát hirdető filozófiák (Hume, Smith stb.) az egyéni autonómia elvét 

hangsúlyozzák szemben az orvos tekintélyére építő magatartással. A segítés elvét azonban nem lehet semmibe 
venni, hiszen az autonómia mind a beteg, mind az orvos szempontjából a segítés részének tekinthető. Az 
igazságosság elve sem csökkentheti a segítés jelentőségét. Mind a négy elv - segítés, nem ártás, autonómia, 
igazságosság - nagy múltra tekinthet vissza, hozzátartoznak a nyugati gondolkodás fejlődéséhez. Ezekről, 
sorrendjük jelentőségéről a későbbiekben bőven lesz szó. 

Az emberi jogokra való reflexió Európáiban, főleg a II. világháború után 
A II. világháború után a nemzetiszocializmus uralma alatt elkövetett embertelenségek, melyeknek jelentős 

részében orvosok is részt vettek, az emberi jogok előtérbe kerülésének megerősödését eredményezték. A 



9

 

nürnbergi per pontot tett egy lezárult korszakra, de egyúttal új korszakot is nyitott. Az „emberiesség törvénye" 
lép az isteni törvények helyébe? 

Lustiger bíboros beszámol az Emberi Jogok Egyetemes Nyilatkozatának születési körülményeiről.9 A 
deklarációt 1948. december 10-én Párizsban írták alá. Célja az volt, hogy garantálja az emberi jogok feltétlen 
tiszteletét. Valóban lenyűgöző volt a pillanat. A bevezetőben ezt olvashatjuk: „tekintettel arra, hogy az emberi jogok el nem ismerése és semmibe vevése az emberiség lelkiismeretét fellázító barbár cselekményekhez vezetett, és hogy az ember legfőbb vágya egy olyan világ eljövetele, amelyben az elnyomástól és a nyomortól megszabadult emberi lények szava és meggyőződése szabad lesz (...); tekintettel arra, hogy az Alapokmányban az Egyesült Nemzetek népei újból kinyilvánították hitüket az alapvető emberi jogok, az emberi személyiség méltósága és értéke, a jérjiak és nők egyenjogúsága mellett, továbbá kinyilvánították azt az elhatározásukat, hogy elősegítik a szociális haladást és nagyobb szabadság mellett, jobb életfeltételeket valósítanak meg...”10 

Érdekes módon vallásos nyelvhasználattal vannak ezek a sorok megfogalmazva. „Kinyilvánították hitüket 
az alapvető emberi jogok” mellett. Ezek a jogok lettek Lustiger szavaival „a társadalmi és a politikai rend 
megalapozatlan alapozásává”." Vajon ezek az alapok pusztán kulturális előzményeken nyugszanak? Elegendő 
alap lenne-e akkor? 

Az első cikkely szövegezése körül kisebb vita alakult ki ennek kapcsán. Az első beterjesztés szerint: 
„Minden ember méltóságában és jogaiban szabadnak és egyenlőnek születik, és minthogy a természet 
értelemmel és lelkiismerettel ruházta föl, embertársaival kialakult kapcsolatainak alapja a testvériség.”1" A 
véleménykülönbségek láttán Belgium és a Nemzeti Kína küldöttei a természet szó elhagyását javasolták. 
Brazília, Argentína, Kolumbia és Bolívia küldöttei ezután közösen terjesztették be a szerintük elfogadható 
változatot: „Minden ember méltóságában és jogaiban szabadnak és egyenlőnek születik. Az ember, akit Isten 
saját képére és hasonlatosságára teremtett, értelemmel és lelkiismerettel bír, s ekként embertársaihoz fűződő 
kapcsolatainak alapja a testvériség.”1 J Ez a kifejezés: „Isten képére és hasonlatosságára” a Szentírás első 
lapjairól való.14 

Ezt azonban nem fogadták el, elsősorban a Szovjetunió, Franciaország és Ecuador elzárkózása miatt. A 
végeredmény egy semleges, tisztán jogi megfogalmazás lett, amelyet mindenki elfogadhatott. így lett a végső 
változat ez: „Minden ember méltóságában és jogaiban szabadnak és egyenlőnek születik. Az ember, minthogy 
lelkiismerettel és értelemmel bír, a testvériség szellemében alakítja embertársaival való kapcsolatát.”15 

Megállapítható, hogy még ennek a változatnak is mély gyökerei vannak, bár sokaknak hiányzik belőle 
valami. Ma gyakorlatilag a Föld legnagyobb részén elfogadott ez a deklaráció, mégis igen sebezhető, mert ki van 
szolgáltatva a többségi véleménynek. Ez pedig gyengébb és erőszakosabb is lehet, mint a Nyilatkozat. Az emberi 
jogok egyetemességének elismerése azonban mindenképpen döntő lépés volt. Innen jutottunk el addig a pontig, 
hogy ma már széleskörűen elismerik az emberek különböző alapvető jogait. Az Egyesült Államokban 
meglehetősen szigorúan védik a betegek jogait is. Az angol jog már szintén igyekszik meghúzni a határokat - 
melyek az ottani precedenciális jogszokásnak megfelelően a bírósági gyakorlatban mutatkoznak meg elsősorban. 
A betegjogok elismerése Európában és hazánkban is jellemző. 

A bioetika története 
A „bioetika” szót Van Rensselaer Potter onkológus használta 1970-ben megjelent „The Science of survival” 

(A túlélés tudománya) című közleményében.16 Következő évben jelent meg „Bioethics: bridge to the future” 
(Bioetika: híd a jövőbe) című könyve.17 Felismerésének lényege, hogy a technikai fejlődés 

és az etika kettéváltak, és ez az egész emberiség, a teljes élővilág kipusztulásához vezethet. Ha meg akarjuk 
menteni önmagunkat és a világot, akkor korlátoznunk, megfelelően irányítanunk kell a technikai fejlődést. 
Hatalmas fejlődést indított el ezzel, melynek igen jelentős állomására értünk 1995-ben, amikor az 
Interparlamentáris Unió (IPU) megállapította, hogy a bioetika az emberi jogok kérdésében a legfontosabb 
területté nőtte ki magát”. 

Itt meg kell azonban említenem, hogy néhány évvel előbb a katasztrófaveszélyre a Katolikus Egyház 
részéről már történt utalás. „A Szentírás az örök emberi tapasztalattal összhangban arra tanítja a nagy családot, 
az emberiséget, hogy a haladás valódi kincs ugyan számára, de nagy kísértése is lehet: ha megzavarodik az 
értékek rendje és a jó a rosszal keveredik, akkor az egyes emberek és csoportok már csak a maguk érdekét nézik, 
másokét nem. Ez az oka, hogy a világ nem az igazi testvériség hazája, az emberiség nagyra nőtt hatalma pedig 
már magát az emberiséget fenyegeti pusztulással.”19 

A bioetika kezdetei természetesen messzebbre nyúlnak vissza. Számtalan helyet idézhetnék a Szentírásból 



10

 

is. A múlt század végén, jelen századunk elején sokat hallunk az élet megbecsülésének szükségességéről. 
Ismeretes, hogy Albert Schweitzer éppen úgy erre hív fel20, mint Maxim Gorkij az Éjjeli menedékhely című 
darabjában. Kapcsolatban van ez természetesen a világháborús emberirtással is. Eberhard Schockenhoff Ethik 
des Lebens című könyvében kitűnő összevetést ad a keresztény jelleget jobban kidomborító úgynevezett 
„életetika” és a szekuláris ihletésű „bioetika” közt.21 Ez a megkülönböztetés ugyan nem terjedt el, sőt korunkban 
kifejezetten keresztény intézetek is működnek, amelyek a „bioetika” nevet viselik, a megkülönböztetésnek 
mégis nagy jelentősége van, amint ezt a továbbiakban látni fogjuk. 

Sigmund Freud foglalkozott a „halál-ösztön”-nel. Nehéz hatása alól kikerülni, ha felmérjük a különböző 
öncélú rombolásokat, gyilkolást, mely ma is világszerte folyik. Jogosan felmerül annak igénye, hogy a lelkek 
mélyén meglévő „élet-ösztön”-nel is megfelelő tudományos szinten foglalkozunk. Fiatal orvostanhallgatóknak 
feltettem a kérdést, vajon jobb-e élni, mint nem-élni. Láthatóan ekkor kerültek először szembe tudatosan ezzel a 
problémával. Tudták, érezték: azzal, hogy orvosi hivatást választottak maguknak, egyúttal az élet védelme, 
értékének elismerése mellett döntöttek. Felmerül mégis a kérdés: hajó élni, mikor, meddig jó élni?22 

A gyengék kiirtása már a Taigetoszon is megtörtént, és a hippokratészi esküben sem történik utalás ez ellen. 
Hazánkban Petrányi Gyula meditál a kérdésről.2'1 1970-ben a következőket írja: „A természet a variálással 
igyekszik védeni a fajt a körülményekkel szembeni harcban, nem kíméli a gyöngét, a beteget. A mai úgynevezett 
fejlett társadalmak a természet irányával szemben azonban kevés utódra törekszenek, ezeket viszont fáradságot 
alig kímélve igyekeznek az élet végső határáig egészségben megtartani, minél kényelmesebb körülmények 
között. A kérdés tehát, hogy nem költ-e túl sokat a társadalom arra, hogy valószínűleg egészséges gyermekek ne 
szülessenek meg, viszont a már megszületett betegeket, később megbetegedőket és öreg haldoklókat is 
mesterségesen életben tartsa? - A hivatásának magaslatán álló orvos válasza erre csak az lehet, hogy a 
társadalom érdekében éppúgy törekednie kell a kellő számú egészséges utódra, mint arra, hogy ezek betegségét 
megelőzze, és ha ez sikertelen, akkor meggyógyítsa, és küzdjön az életért még akkor is, ha a régi fogalmak 
szerint már beállt a halál, de a fejlődő módszerekkel az élet föltámasztható. - Az, hogy egy társadalom az 
orvostudomány eredményeivel hogyan gazdálkodik, nem csak orvosai ítéletén múlik, de az orvosok felelőssége, 
hogy a társadalmat egészségének és egészséges fejlődésének szükségleteiről helyesen tájékoztatva a 
munkájához a társadalom részéről megértést és megfelelő etikai, jogi, személyi és anyagi támogatást kapjon.”24 
Jézus mindenkire kiáradó szeretete kétségkívül felhívás számunkra a gyengék és betegek, a közösségre már 
hasznot nem hajtok támogatására, segítésére. Meggyőződésem, hogy egy társadalom erkölcsi érzékére igen 
jellemző: mennyit áldoz pénzben, energiában beteg, gyenge, a társadalom számára már hasznot nem hajtó társai 
életének elfogadhatóbbá tételére. Lényeges különbség van a között, hogy olyan betegnek, pillanatnyilag bajba 
jutottnak a helyzetén segítünk, aki rövidesen maga is segíthet bennünket, vagy olyannal foglalkozunk, akitől már 
semmi viszontszolgáltatást nem várhatunk (persze ha nem tekintjük „viszontszolgáltatásnak” például a 
megsegített ember szeméből tükröződő hálás szeretetet). 

Az új bioetika kialakítására kezdetben elsősorban Joseph Fletcher" és Paul Ramsey26 hatottak. Mindketten 
protestáns teológusok, nézeteik azonban rendkívül eltérőek. A katolikus teológusok ebben az időben elsősorban 
a II. vatikáni zsinat előkészítésével voltak elfoglalva, majd később a szexuális etikával 
és a mesterséges fogamzásgátlással kapcsolatos kérdések kötötték le őket. Fletcher, akit Eberhard Schockenhoff 
a bioetika első fázisában megjelentek közül Ramseyvel együtt a legjelentősebbnek tart, főleg a következő 
mondatával vált közismertté: „A halál kontrollja a születéskontrollhoz hasonlóan az emberi méltósághoz 
tartozik.”“7 Szerinte az orvosi etika legvitatottabb kérdéseit nem az ötödik és hatodik parancsolat keretében kell 
megoldani, hanem az individuális szabadságjogok alapján. Fejezetcímeit általa létrehozott emberi jogokhoz 
sorolja:  
1. Orvosi diagnosztika: Az igazság megismerésének joga.  
2. Fogamzásgátlás: A szülővé válás kontrolljának joga.  
3. Mesterséges megtermékenyítés: gyermektelenség legyőzésének joga. 
4. Sterilizáció: A szülővé válás kizárásának joga. 
5. Eutanázia: Jog a halálhoz. 

Radikális „paradigmaváltást'' jelentene ez. Ha elfogadjuk, az általánosan érvényes normák helyébe, 
amelyek az embereknek kötelező útbaigazítást adnak a cselekvésre, mit kell tenni, és mit nem, valamiféle 
liberális szituációs etika lépne, ahol az embereket választási lehetőségeik minden szempontjáról tájékoztatni 
kell. Az orvos számára ez azt jelenti, hogy az élet fenntartásának pozitív és az ölés tilalmának negatív parancsát 
a beteg döntési szabadságának tisztelete, mint legfőbb elv váltaná le. 

Ramsey nézetei28 jelentősen különböznek Fletcher téziseitől. O továbbra is megkülönbözteti az aktív ölést a 



11

 

passzív meghalni-hagyástól. Ezért a „jog a halához”-t úgy értelmezte, hogy mindenkinek joga van „saját egyéni 
halálához" anélkül, hogy a meghalást tudatos manipulációval gyorsítani vagy kegyetlenül meghosszabbítani 
szabad volna. Az aktív eutanáziát elutasítja, az orvosi és lelkipásztori halálig kísérés jelentőségét fontosnak 
tartja. Határozottan kiáll a krisztusi etika mellett, annak képviselőjeként határozza meg magát. Fontosnak tartja 
azonban, hogy a teológiai életetika ma a szekuláris társadalomban annak gondolkodási kategóriái szerint 
fogalmazza meg nézeteit, amennyiben az egészségügyi praxisra és az orvosi intézményekre egyáltalában hatni 
akar. Könyvének központi témáját ezért nem a fogamzásgátlás és az abortusz vitatott kérdései képezik, ehelyett a 
tájékozott beleegyezés (informed consent), az emberkísérletek, szervátültetés, a halál meghatározásának 
problémái foglalkoztatják. Ma is példamutató az interdiszciplináris kutatás eredményeinek tekintetbevétele, bár 
időközben az érdeklődés az individuális etikán nyugvó orvos-beteg viszonyról az egészséggondozás 
szociáletikai és társadalmi összefüggései felé fordult. Ebben az időben már egyre élesebbé vált a kérdés: 
elsősorban a beteg ember gondozásával, javával törődjünk, vagy autonómiájának tiszteletével. Manapság is 
felmerülnek olyan kérdések, hogy azért tájékoztassam a beteget állapotáról, mert akkor jobban együttműködik 
velem saját gyógyulása érdekében, vagy azért, mert erre emberi joga van. A beteg iránti gondoskodás és javának 
szolgálata ismét előtérbe kerül.29 Elméletileg az együttműködés és a tájékoztatottsághoz való jog nem mond 
ellent egymásnak, a gyakorlatban a tájékoztatás fokozatosságával tudjuk áthidalni a felmerülő problémákat. 

A jelenkori bioetika filozófiai háttere 
A német nyelvterületen a normatív etika megalapozásának vitái uralták a filozófiát, az angolszászok ezzel 

szembeszálltak. Gertrude Anscombe szerint az egész morálfilozófia tévúton jár, mert elhanyagolja az értékekről 
alkotott felfogás pszichológiai alapjait/’0 Nem tudjuk így megmondani, hogyan jut valaki morális cselekvéshez. 
Ismernünk kell a cselekvési célokat, melyek a szubjektív élmény-háttérben gyökereznek. Tagadja ez a felfogás 
az erkölcsi kötelezettség központi fogalmát/’1 Philippa Foot hasonlóképpen visszautasítja a kanti 
imperatívuszt/’2 Szerinte erkölcsi ítéleteink nem azért szállítanak jó okokat egy meghatározott cselekvéshez, 
mert kötelező utasításokként előírják, hanem azért, mert leírják azokat a vágyakat és érdekeket, melyek 
cselekvésre késztetnek. Vagyis akinek van egy bizonyos vágya, annak meghatározott módon kell cselekednie, 
azaz az imperatívuszok szerinte csak hipotetikusak lehetnek/“’ Ezekhez a szubjektív cselekvési impulzusokhoz 
tartoznak az „Erényérdekek”, így a vágy, hogy szükségben szenvedőknek segítsünk, együttérzést tanúsítsunk, de 
ugyanígy a szabadság, az igazságosság és az emberi méltóság iránti érdek is/4 

Ezen elméletekre mintegy válaszként születtek meg azok a művek, amelyek a gyakorlati erkölcsből 
indultak ki, és a témát elbeszélő és drámai szempontból olvasták újra/3 A modem etikai elméletek komoly 
kritikái ezek, és igen fontos korrekciókra mutatnak rá. Iris Murdoch szerint a modern szabályetikában csak a 
tiszta akaratnak van szerepe, a vágyak, hajlamok, impulzusok háttérbe szorulnak/’6 Az erkölcsi cselekedetek 
azonban nem csupán a morális elvek elismeréséből erednek, hanem egy „vízió” érését feltételezik, amelynek 
segítségével a másik valóságát és saját világunk dolgait tudomásul vesszük, és irántunk való igényüket felfogjuk. 
Ez a vízió oly mértékben nő bennünk, amennyire saját érzéseink kaotikus világát, emócióink összevisszaságát 
rendezni tudjuk, és értéket találunk abban, ami a jó ideájával egybecseng/7. Fontos szerepet kap etikájában az 
erény fogalma is, éppúgy, mint Stanley Hauerwas esetében, aki elutasítja a liberálisok külső szabályokon alapuló 
etikai minimumot biztosító elveit.39 Ugyanakkor szintén elutasítja az univerzális morális normákra építő 
természetjog gondolatait is, amint ezt a katolikus morálteológia kifejlesztette. Szerinte ez nem valódi erkölcstan, 
célja valójában a szigorú parancsteljesítés és nem a helyes személyes magatartás növelése.40 Alasdair MacIntyre 
szerint a külső szabályok teljesítése által biztosított békés polgári együttélés lehetősége megbukott.41 Átfogó 
életcélok megvalósítása csak kis csoportokban lehetséges. Szerinte az erkölcsi cselekvés nem természettől adott, 
mint Arisztotelész is vélte, hanem kisebb szociális csoportok fedezik fel céljaikat, hogy a hozzájuk tartozókat 
arra kötelezzék.42 

Kétségtelen, hogy a szociális kis csoportokra alapozott erény-etika könnyebben befolyásolhatja az embert, 
mint a normatív, elveken nyugvó etika. Súlyos hátránya azonban, hogy a feltétlenül kötelező „kell”-t nélkülözi. 
Ha nem ismerjük el minden ember bizonyos alapvető jogait, akkor nem képzelhető el tartósan az emberek békés 
egymás mellett élése. Az autonómia elve áll a demokratikus társadalmak közerkölcsének központjában, melynek 
negatív határa van, ami előírja, hogy mások szabadságjogait nem szabad csorbítani. Senkire sem szabad saját 
erkölcsi értékeinket erőszakosan rákényszeríteni.4j Kérdés marad, hogy mit nevezünk erőszaknak? A szellemi 
rábeszélés minek számít? - Hiszen mindenki igyekszik a másikat saját hitéről, elképzeléseiről meggyőzni! Ha a 
konfliktusok csupán az egyes közösségeken belüli érvénnyel oldhatók meg, akkor a szekuláris etika nem tudja 
általában, elvileg eldönteni, hogy mi jobb: egy hátrányos helyzetű gyermeket szeretetben elfogadni, vagy ha 



12

 

ennek valószínűsége fennáll, abortusz mellett dönteni. Nem állapítható meg, hogy súlyos testi fájdalmakat el 
kell-e viselni. vagy öngyilkosságot kell-e elkövetni. Nem dönthető el, hogy egy gyermektelen asszonynak mii 
ajánljunk: vegyen igénybe egy pótanyát, vagy fogadja el sorsaként a sterilitást. Az általánosan kötelezi etika és a 
csoportmorál közti megkülönböztetés megmagyarázza modern világunk etikai konfliktusait. Kérdéses azonban, 
hogy például Albert Schweitzer lamberenei kórházában kialakított és a Hitler Németországának koncentrációs 
táborában uralkodó embert megvető orvosi etika közt nem tudunk már etikai megkülönböztetést tenni? Egy nyílt 
társadalomban mindent elsöprővé válhat a politeizmus, s örömünnepet ülhet, írja le E. Schockenhoff.44 A 
keresztény világnézet előnyös oldalait liberális oldalról is elismerik, de általános kötelező érvényt nem 
tulajdonítanak neki. 

Az élet tiszteletét hangsúlyozó filozófiák a század elején egyre nagyobb teret hódítottak. Kapcsolatban volt 
ez az 1. világháború borzalmas emberpusztításaival is. Albert Schweitzer 1923-ban megjelent Kultur und Ethik 
című könyvében egy afrikai folyón (Ogowe) való utazás hatását írja le.4:> Ez vezette őt ahhoz, hogy a szeretet 
gondolatát kitágítsa minden teremtményre.46 „Amit mi szeretetnek nevezünk, az lényegében tisztelet az élet 
előtt'"47 (Ehrfurcht vor dem Leben). Ez a mondat kulcsa világnézetének, melyet ma a környezetvédők is 
zászlójukra tűztek. Hatása egyre erősödött. Schweitzer filozófiájának lényege, hogy Descartes-tal szemben, aki 
az öntudatot, a gondolkodást tartotta a legfőbb alapnak („Cogito ergo sum”), az életet tartja a legfőbb alapnak 
(„Élet vagyok, ami élni akar az Életen belül, ami élni akar”). Az ókori erkölcs legfőbb erkölcsi alapját: „bonum 
faciendum, malum vitandum” Schweitzer így értelmezi: „Jó az, ami az életet fenntartja és fejleszti, rossz, ami az 
életet megsemmisíti, és az életet gátolja. ” Ez lett a Pro-Life mozgalom alapelve is. Alapvető problémát okoz, 
hogy Schweitzer minden életet egyenrangúnak tart, nincs magasabb vagy alacsonyabb rangú, a tudatosság sem 
emel feljebb. Három fő ellenvetés adódik. Minden egyes esetben mérlegelni kell az élet ellen mégis elkövetendő 
cselekedeteinket, így például állatkísérlet esetén hol vannak határok? Másik probléma az élet akarásának 
vágyából, az életért folytatott kegyetlen küzdelemből adódik, melyet Charles Darwin48 és Nietzsche 
képviselnek. Kialakult az emberi faji higiénia és a szociáldarwini kísérlet, ahol az embert társadalmi értéke 
szerint rangsorolják. Harmadik gond, hogy igen nehéz úgy nevelni, ha mindig számolni kell azzal, hogy 
bűntudatunk lesz cselekedeteink után. Előbb vagy utóbb közömbösség alakul ki. Problémát okoz ez például a 
gyógyszerkipróbáláshoz szükséges állatkísérletek megindokolásakor is. Ezért az újabb irányzatok szükségesnek 
tartják, hogy ne az egyéni megítélés legyen a mérték, hanem törvények szabályozzák kapcsolatainkat 
környezetünkkel, állatokkal, növényekkel, sőt a kövekkel is. Legyenek azok is jogalanyok, melyeket az 
emberekhez hasonlóan gondoskodás, testvéri szeretet és partneri megbecsülés illet. Környezetvédőink alapelvei 
ezek. Az elvi alapokat Karl Michael Meyer- 
Abich49 természetfilozófusnak és Günter Altner0 teológusnak köszönhetjük. Fontosnak tartanák, hogy például a 
folyóknak, fáknak legyenek védőügyvédeik. Hans Jónás a felelősséget hangsúlyozza/1 Hasonló ez a szülőknek 
gyermekeik iránti felelősségéhez. 

A bioetika alapelvei 

Etika, mint leíró tudomány (ethos) bemutatja azokat a szokásokat, magatartásformákat, amelyek kialakultak 
az értékek alapján. Teszi ezt adott esetben, egy bizonyos népcsoportban általánosan, vagy egy konkrét dologban 
(pl. abortusz, lopás, gyilkosság). 

A normatív etika alapvetően értékek, alapelvek és normák mentén értékeli az emberi magatartást. Mit 
szabad, mit nem szabad? Mi a jó? Mi a rossz? A normatív, vagyis a cselekvést meghatározó alapokat és azok 
igazolását kutatja. Ezen belül megkülönböztetjük az általános etikát, amely az alapokkal, értékkel normákkal 
foglalkozik és a speciális etikát, amely a normákat alkalmazza, ide tartozik pl. a gazdasági etika, politikai etika, 
hivatásetika, és témánk a bioetika és a környezeti etika is. 

Objektív erkölcs és a szubjektív erkölcs problémája sok felvetődő kérdést megmagyaráz az etikában. 
Nagyon fontos ugyanis, hogy meg kell különböztetni az objektív tettet a cselekedet szubjektív pillanatától, 
amelyben azt elkövetik. A belső szempontok is komoly kihatással vannak az etikai értékelésre. Az etika ráadásul 
belülről kötelez. E miatt a belső kötelesség miatt beszélhetünk a cselekedet erkölcsi minősítéséről egyetemesen 
is. Nem minden szubjektív, nem igaz, hogy mindenről állíthatjuk, hogy ez nekem jó, akkor is, ha neked nem jó. 
(Pl. Ha valakinek szadista hajlamai vannak, attól még nem rugdalhat másokat. Nem hagyhatom éhen halni a 
másikat, ha én dúskálok az anyagi javakban...). Értelmes norma, az, amiről beszélünk. Nem csupán a hagyomány 
miatt fogadható el, hanem sokkal inkább, mert az értelmünkkel is belátható, hogy egy cselekedet objektíve jó 



13

 

vagy rossz. Kapcsolatban van ez az örök törvénnyel, amely minden ember szívében megtalálható. A lelkiismeret 
az, ami kötelez minket, hogy a jót cselekedjük, a rosszat pedig kerüljük. Ebben a vallásos hit segítsége is igen 
jelentős: ez megvilágítja az örök törvényt és a normák szerepét az ember életében, aki Isten teremtménye. Ezt 
pozitív törvénnyel is körülbástyázta az ember. Ez az a külső tekintély, amely erősíti a belül már előzetesen 
meglévő normákat (erre utal pl. az Emberi jogok nyilatkozata). 

Mégis előfordul a tévedés az ember illetve az emberiség életében. Ennek oka gyakran a tudatlanságból 
fakad. A tudatlanság lehet vétkes vagy nem vétkes tudatlanság. Vétkes, ha valaki például megtanulhatta volna az 
erkölcsi elveket, de nem akarta, vagy nem szánt rá elég időt, hogy elsajátítsa azokat. Nem vétkes, ha nem is lett 
volna lehetősége, hogy megtanulja (pl. lakatlan szigeten nőtt fel). A tudatlanság lehet legyőzhető, vagy 
legyőzhetetlen. Legyőzhető, ha valakinek sikerül pl. megtanulni és a gyakorlatban megvalósítani az erkölcsi jót. 
Legyőzhetetlen akkor, ha valaki próbálkozik, de pl. neveltetéséből vagy a környezeti hatásokból fakadó 
előítéletei megakadályozzák, hogy elfogadja az igazságot és az objektív jó váljon az ő személyes 
meggyőződésévé. 

Tanulmányainkban mi a perszonalista bioetika alapelveit tesszük meg kiindulópontnak. Itt elsődleges 
szempont a fizikai élet védelmének alapelve. A személy alapja, talán magától értetődően az, hogy él. 
Ugyanakkor, mint már láttuk, nem minden élet mondható egyenlőnek. Az állatok védelme ugyanakkor ma már 
talán mindenki számára egyértelmű kötelesség. Senki sem ölhet meg kénye kedvére minden élőlényt. Még a 
vadászoknak is szigorú szabályoknak kell engedelmeskedniük, melyek megszegése esetén komoly büntetéssel 
számolhatnak. Az élet védelme tehát meghatározza a jog alapvető kereteit. A személy, perszóna fogalma 
ugyanakkor a hagyomány és a jog szerint csak az embert illeti meg. De az emberi személy fogalma nemre, 
bőrszínre, népcsoportra tekintet nélkül, mindenkire vonatkozik. Gondolatmenetünket is ebbe az irányban 
folytatjuk, kiemeljük az alapvető elveket, amelyek az ember védelméről szólnak. 

Az egészség védelmének alapelve biztosítja számunkra, hogy egészségesek maradjunk. Ugyanakkor 
világosan látnunk kell, hogy nem az egészséghez van jogunk, hanem az egészség védelméhez. Nehéz, illetve 
lehetetlen lenne ugyanis biztosítani az egészséghez való jogot egy gyógyíthatatlan beteg esetében. Mindenkinek 
a meglévő egészségét tudjuk védeni, illetve egyre jobb irányba terelni, ameddig csak ez lehetséges. Egy idő után 
azonban az ember számára a védelem már gyakran csak a nehézségekkel való együttélés lehetőségét tudja 
megadni. Gondolhatunk itt az idős, vagy beteg emberek állandó gyógyszerfogyasztására is. 

A szabadság és felelősség alapelve rámutat, hogy a saját életünk és mások életének védelme is egyaránt 
felelősségünk hatókörébe tartozik. Ráadásul az emberi szabadság alapfeltétele is az élet. A bioetikában ez a 
kérdés a terápiás együttműködés során merül fel az orvos és a beteg között. Mit szabad visszautasítani és mit 
nem? Például egy szülő nem utasíthatja vissza sérült gyermeke táplálását, mert az eutanázia, emberölés lenne. A 
szülő ezzel visszaélne szabadságával, a gyermek életével szemben. 

A teljesség vagy terápia alapelve rámutat, hogy a test szükséges az élethez, a maga egészében és részeiben 
is. Vagyis az ember egész teste szükséges számára ahhoz, hogy létezzen. Mégis lehetséges a test egy részét 
eltávolítani, hogy megmentsük az egész ember életét. A sebész köteles eltávolítani a tagot, amely a test halálát 
okozza. A teljesség vagy terápia alapelvének feltételei: 

1. A beteg, vagy betegséget okozó részen hajtanak végre beavatkozást, hogy megmentsék az 
egészséges részeket. 

2. Nincs más mód, vagy eszköz, hogy legyőzzék a betegséget. 
3. Van esély a sikerre, ami arányos az elért céllal. 
4. Megvan a beteg beleegyezése, vagy akinek ez joga. 
Meg kell állapítsuk, hogy ennél az alapelvnél nem annyira az élet, hanem inkább a fizikai egység 
védelme a tét. 

A szociális és szubszidiáris alapelv valójában nem is két, hanem legalább három szempontot hoz be 
mérlegelésünkbe: A szociális szempont szerint nem csak személyes védelem miatt fontos az élet, hanem a 
társadalom szempontjából is. Ez persze megint csak nyilvánvaló, hiszen a társadalom is csak akkor marad fent, 
ha tagjai életben maradnak... Ebből az elvből következik, hogy mindenkinek közös java az élet védelmének 
lehetősége. Ezért is ingyenes például a legtöbb országban a közvetlen elsősegély szolgálat. Tágabb értelemben 
pedig ezért hozunk létre a társadalomban pl. egészségügyi biztosító rendszereket. Itt meg kell jegyeznünk, hogy 
a világ nem minden országában jutottak el még erre a szintre, illetve vannak helyek, ahol éppen \visszafejlesztik 
az ilyen rendszereket a pénzhiányra hivatkozva. 



14

 

Szubszidiaritás szempontja, vagy alapelve talán nem mindenki számára ismert. Ez azt jelenti, hogy segíteni 
kell azt, akinek nagyobb szüksége van rá, és nem szabad a felsőbb szintnek átvállalni, amit, az alsóbb színt is el 
tud végezni. Vagyis nem egyenlő mértékben kell elosztani a forrásokat, hanem a nagyobb szükségben lévőnek 
többet kell juttatni. Erről az anyagi elosztás résznél lesz még szó. A másik szempont pedig azt mondja ki, hogy 
nem kell például egy enyhe meghűléssel rögtön a klinika intenzív osztályára befektetni valakit, de még a 
háziorvostól is csak az aszpirinnel nem gyógyítható betegségek miatt kéne időpontot kérni. Amit otthon meg 
tudunk oldani, azért ne menjünk kórházba, ne vegyük igénybe az egészségbiztosítót sem. Persze ez ma néha 
éppen az ellenkező irányba történik, a hagyományos gyógymódok helyett sokan az alternatív megoldások felé 
fordulnak, még ha azok kevésbé megbízhatóak is. 

A kisebb rossz alapelve talán nem szorul nagyobb magyarázatra. Ha két rossz közül kell választani, akkor 
mindig a kisebbet választjuk, vagyis a kevesebb rossz következménnyel járót. Nem alkalmazható ez az elv 
azonban, ha emberi életek állnak egymással szemben. Senkit sem ölhetek meg azzal, hogy ez a kisebb rossz, 
főleg, ha ártatlan emberi lényről van szó. Vonatkozik ez a még meg nem születettekre éppúgy, mint a felnőttekre. 
Gyilkos szándékkal támadó esetén már sokan megkérdőjelezik, hogy miért ne alkalmazhatnánk ezt az elvet, 
hiszen nyilvánvalóan kevesebb rossz következménnyel jár egy támadó megölése, mintha ő ölne meg számtalan 
embert. Ugyanakkor a feltételezett támadók kilövése rakétával, már nem esik ebbe a kategóriába, különösen, ha 
még civil áldozatokkal is lehet számolni. Ebből láthatjuk, hogy ez a magától értődő alapelv sem mindig 
egyértelműen van alkalmazva. 

A jótétemény alapelve nagyon egyszerűen kimondja, hogy a jót elő kell mozdítani, a rosszat pedig vissza 
kell szorítani. Ez valójában a „Ne árts!” hippokratészi alapelv pozitív megfogalmazásban. Ezt kell inkább 
alkalmazni, amikor a kisebbik rossz alapelve nem alkalmazható pl. ártatlan emberi életek konfrontációjakor. 
Amikor nem tudunk megmenteni valakit, akkor nem megöljük, hanem igyekszünk jót tenni vele. Ez nem 
jelentheti sosem, hogy elveszem az életét. Vagyis a betegápolásra és a szenvedések csökkentésére vonatkozik ez 
az alapelv, pl. fájdalomcsillapítással, vagy a részvét, együtt szenvedés biztosításával. 

Kiemelhetjük még, hogy nem csupán jóakaratról van szó, hanem jótéteményről. A kettő között a különbség, 
hogy a jóakarat létezhet pusztán a szándék szintjén is. A jótétemény azonban mindig egy világos cselekedet. 
Több tehát, mint egyszerűen jóakarattal bírni. Jóakaróinktól egyértelműen elvárjuk, hogy tegyék is a jót ne csak 
mondják, hogy meg fogják tenni. Az autonómia alapelve kimondja, hogy az ember alapvető tulajdonsága az önrendelkezés. 
Nem annyira új ez, mint amennyire esetleg eddig tűnt. Már az Ószövetségben olvassuk: „Ne tedd másnak, amit 
magadnak sem szeretnél!” Jézus átfordítja ezt a kijelentést pozitívre: „Amit akartok, hogy veletek tegyenek, az 
emberek, ti is tegyétek velük.” (Máté 7,12). Az orvos-beteg kapcsolatban ez az alapelv szoros kapcsolatban van 
a beleegyezés szükségességével. Ez a beleegyezés azonban valójában nem annyira a konkrét kezelési módra 
vonatkozik, hanem inkább egyfajta a szövetségbe az orvos és a beteg között, ami talán más képet adhatna az 
egészségügyről, mint egy szolgáltató adok-kapok viszony. 

Az autonómia elvének érvényesülnie kellene a diagnózis megismerése és terápia területén is! Erről még 
lesz szó. Most csak annyit, hogy nem feltétlenül kell minden diagnózist megismernie a betegnek, 
megfogalmazhatjuk a nem tudás jogát is. Ha nem akarom tudni, hogy nekem már csak egy hetem van hátra, és 
különben is felkészültem a halálra, akkor ezt is kifejezhetem. A terápia megválasztásában pedig képességeihez 
mérten a beteg is közre kell, működjön, lehetnek ugyanis olyan szempontok, akár vallási, akár személyes 
okokból, amelyek nem feltétlenül magától értetődőek egy orvos számára, akkor, ha elsősorban a betegséget tartja 
szem előtt és nem az embert, akit gyógyít. Csak két példa, az egyik a közismert vérátömlesztés kérdése a jehova 
tanúinál, akik ezt nem engedélyezik, pedig sokuk életét megmenthetné, a másik pl. az abortusz kérdése a 
keresztényeknél, akik esetleg többet kockáztatnának gyermekük életben maradásáért, mint az orvos tenné. 
Természetesen vannak olyan esetek, amikor nem lehet megmenteni valakit az anyaméhben, de ezt, például egy 
rákos méh kivételét terhesség közben, nem nevezzük valójában abortusznak. Bár hozzátehetjük, hogy van, aki 
még ekkor is inkább gyermeke életét választotta a saját életének feláldozása árán is. Megtilthatjuk-e ezt 
valakinek, ha az autonómia elvét tiszteletben akarjuk tartani? Lebecsülendő lehet-e egy ilyen nemes hozzáállás? 

Az autonómia elvét nem tudjuk mindig alkalmazni a pszichiátriai betegek esetében, vagy amikor valaki 
nem képes beleegyezést kifejezni (pl. kóma, kiskorúság stb. miatt). 

Az igazságosság alapelve az utolsó, amit kiemelünk. Ez kimondja, hogy egyenlő bánásmódot kell nyújtani 
mindenkinek! Az egészségügy területén itt jelentkezik leginkább az anyagiak igazságos elosztásának, az 
allokációnak a kérdése. Erre itt most nem térünk ki bővebben, csak utalunk erre a nagyon is aktuális problémára. 
A legnagyobb gondot ezen a téren az jelentheti, ha eluralkodik az üzleti szemlélet a gyógyításban és a beteg 
ember helyett az anyagiak kerülnek a középpontba. Már említettük a szubszidiaritással kapcsolatban, hogy a 



15

 

megfelelő elosztás nem feltétlenül jelenti, hogy mindenkinek ugyanannyit kell juttatni. Egy súlyos betegség 
gyógyítása jóval drágább, mint egy védőoltás. Mégis szükség van mindkettőre. Az igazságosság tehát nem 
azonos szintű kezelést jelent! 

Másik szempont, továbbra is az igazságossággal kapcsolatban, hogy az élet értéke és az arányosság a 
kezelésben alapvető kell, legyen. Vagyis annak arányában kell intenzívebben kezelni valakit, minél inkább 
életveszélyben van. Katonaorvosoknál ennek éppen az ellenkezője is felmerülhet kérdésként. Ha választani kell, 
akkor a legsúlyosabb állapotút mentsem meg, vagy azt, akinek az egészsége még olyan mértékben 
helyreállítható, hogy újra harcképes lehet? Semmiféle okoskodás nem irányulhat azonban arra, hogy valakit 
szándékosan a halálba küldjünk. Lehetőség szerint tehát az igazságosság elve megkívánja, hogy mindenki a 
lehetőségeknek megfelelően részesüljön a neki szükséges kezelésben. 

Az alapelvek oldaláról megközelítve láthatjuk, hogy egy cselekedet, vagy kezelés jósága nem csak külső 
normák, hanem a jóra való irányultság alapján mérhető le. Továbbá fontos észrevétel lehet, hogy a nyelv 
szabályai bennfoglaltan megtanítanak minket arra, hogy amit teszel, azzá válsz! Anyanyelvűnk megmutatja 
számunkra, hogy a jótéteményt gyakorlót jótevőnek, az igazságosságot megvalósítót igazságosnak, az erkölccsel 
össze nem egyeztethető módon cselekvőt pedig erkölcstelennek nevezzük. Cselekedeteink tehát visszahatnak 
ránk, nem függetlenek tőlünk. A sort még folytathatnánk nyelvünk szabályai szerint tágabb értelemben is: aki 
mosolyog, az kedves, aki igazat mond, az őszinte, aki életet ment, az életmentő, a másik irányba pedig aki lop, az 
tolvaj, aki hazudik, az hazug, aki embert öl, az gyilkos, ha fizetnek is érte, akkor bérgyilkos, vagy hóhér. Rajtunk 
múlik, hogy melyik utat választjuk. Az erkölcs és a jog kapcsolata 

Homogén társadalmakban az erkölcs és a jog nem különül el egymástól. Igazi szétválás akkor kezdődik, 
amikor a „polisz'" (városi) szint nagyobb egységgé alakul, és ennek megfelelően több erkölcsi felfogás, többféle 
szokás egyszerre igyekszik érvényesülni. 

Filozófiai szempontból két jelentős irányzat különíthető el: a természetjogi felfogás és a jogpozitivista 
megközelítés. 

A természetjogi érvelés szerint az ember alkotta „pozitív jog” helyességét vagy helytelenségét úgy kell 
megállapítani, hogy össze kell hasonlítani a természeti vagy isteni eredetű örök erkölcsi törvénnyel. Ha a pozitív 
jog nem felel meg az örök erkölcsi törvénynek, akkor nem kell betartani, mert nem is tekinthető érvényes jognak. 
„Jóllehet a hatalom tekintélyét megköveteli a szellemi dolgok rendje és a hatalom Istentől ered, amikor a hatalom 
hordozói az erkölcsi renddel és Isten akaratával ellenkező törvényt hoznak vagy parancsot adnak, ezek 
lelkiismeretben nem köteleznek... ilyen esetben a hatalom szétfoszlik és igazságtalansággá fajul.” Ennek a pápai 
kijelentésnek rendkívül nagy jelentősége van, sok támadás is érte. 

A Szentírásban máshol ezt olvassuk: „Amikor a pogány a törvény híján (itt Pál apostol az isteni 
kinyilatkoztatás adta törvényre gondol) a természet szavára jár el a törvény szerint, törvény híján saját magának 
a törvénye. Ezzel igazolja, hogy a törvény szabta cselekedet a szívébe van írva. Erről lelkiismerete tanúskodik, 
amely hol vádolja, hol menti majd azon a napon, amelyen evangéliumom szerint Isten Krisztus által ítélkezik az 
emberek rejtett dolgai fölött.”53 

Az emberi szív mélyén meglévő ismeret a helyes tennivalóról igazolódik Sophoklész Antigonédban, ahol 
Antigoné Kreón tételes törvénye ellenében az „istenek"’ törvényére hivatkozik. Számtalan példa hozható a régi 
és új irodalmi művekből, melyekben az ütközést a tételes jog és a szívbe írt kötelesség közti eltérés okozza. A 
„betyárbecsület” is a szív mélyén meghúzódó erkölcsi tudatot igazolja. Verdi Rigoletto című operájában a 
bérgyilkostól megkérdik, hogy biztosan azt fogja-e megölni, akinek a meggy Okolásáért fizetnek. A bérgyilkos 
kérdéssel válaszol: „Hát minek néz engem az úr?!” Ez: az erkölcsi magot nevezik manapság az ,,emberiesség törvényének”. 

A jogpozitivista érvelés szerint az erkölcs és a jog közt van ugyan átfedés, hathatnak is egymásra, de nincs 
köztük szükségszerű kapcsolat. így a törvény érvényes és betartandó, akár igazságos, akár igazságtalan. Az 
igazságtalan törvény is érvényes törvény... A bíró dolga nem az erkölcsi mérlegelés, hanem az, hogy a 
jogszabályok által előírtakat a lehető legpontosabban alkalmazza az adott tényekre, függetlenül attól, hogy a 
jogszabályok igazságosak-e vagy sem.54 

A jogpozitivista érvelés nehezen fogadható el, például a rabszolgatartó, múlt századokban uralkodó 
államokban, de a nemzetiszocialista Németország törvényeinek kötelező erejét is kétségbe kell vonnunk. A 
nürnbergi bíróság nem fogadta el azt a védekezést, hogy „parancsra tettem!”. Ezért hozta a World Medical 
Association (WMA, Orvosok Világszövetsége) Genfi deklarációját, melyben azt fogadja meg az orvos, hogy 
„fenyegetés hatására sem fogom orvosi tudásom az emberiesség törvényeivel szemben álló módon 



16

 

felhasználni”.55 Ez nyilvánvalóan természetjogi érvelés.56 
Honnan kapják a jogpozitivista törvények kötelező erejüket? Közmegegyezés adja? Ez lenne a demokrácia 

elve. De mi van akkor, ha a „közmegegyezés” alapján, annak hallgatólagos vagy nyílt támogatásával 
emberellenes törvények születnek? Mi lehet akkor a mérték, amihez viszonyíthatunk? 

Az úgynevezett demokratikus országokban például a nyilvánosság kontrollját tartják olyan erőnek, mely a 
hamis ítéletek törvénybe iktatását megakadályozza. Ha kötelező eutanáziát írunk elő, akkor ez elfogadhatóvá 
válik? A kérdés hasonló ahhoz, hogy ha az abortuszt törvényileg engedélyezzük, vagy legalábbis büntetését 
bizonyos körülmények közt felfüggesztjük, akkor ez a törvény helyes lesz? 

A jog és az erkölcs kölcsönhatásban van egymással. Van olyan jogelmélet, mely szerint a jog az erkölcsi 
minimumot kodifikálja, ennél többet bárki igyekezhet megtenni. A jogszabályra való hivatkozás gyakran nem 
elegendő önmagunk védelmére. Jézus szavai közt is találunk utalást arra. hogy a jogkövetés önmagában nem 
mindig kielégítő. Ő maga is többször tett olyant, amit szombaton egyesek szerint nem lett volna szabad tennie. 
Amikor tanítványai megéhezvén szombaton tépdesni kezdték a kalászokat, ezt a farizeusok kifogásolták, O 
Dávid királyra hivatkozott, aki még a templomban kitett kenyereket is megette. „A szombat van az emberért, 
nem pedig az ember a szombatért”57 - fűzte hozzá. Manapság az ilyen kivételezést epikeia névvel jelöljük. Jézus 
szombaton több beteget is meggyógyított. Az ezt kifogásolókat egyik alkalommal megkérdezte: „Szabad-e 
szombaton jót vagy rosszat tenni, életet menteni vagy pusztulni hagyni?” Másik alkalommal így felelt: 
„Képmutatók... nem oldja el mindegyiktek ökrét vagy szamarát a jászoltól szombaton is, hogy itatni vigye?”59 
Egy harmadik alkalommal ezt kérdezte: „Ha közületek valakinek fia vagy ökre gödörbe esik, nem húzza-e ki 
szombaton is?”60 Ismét máshol: „Ha (tehát) szombaton is körülmetéltettetik valaki anélkül, hogy Mózes 
törvényén csorba esnék, miért haragusztok rám, ha az egész embert meggyógyítom szombaton?”61 Ugyancsak ő 
mondta azonban azt is, hogy „Ne gondoljátok, hogy azért jöttem, hogy megszüntessem a törvényt vagy a 
prófétákat. Nem azért jöttem, hogy megszüntessem, hanem, hogy tökéletessé tegyem. Bizony mondom nektek: 
míg ég és föld fönnáll, egy i betű vagy egy vesszőcske sem marad el a törvényből, hanem beteljesedik az egész... 
Ha igaz voltotok fölül nem múlja az írástudókét és farizeusokét, nem juttok be a mennyek országába.”62 Szükség 
van tehát a törvényekre, de adott esetben nagy jelentősége van a helyes törvény-értelmezésnek! 

Morálteológusok és kánonjogászok közt is sokszor folyik hasznos vita. Mikor kell a törvény szó szerinti 
előírása szerint döntenünk, mikor vehetjük elő az értelmezést? Hivatkozhatunk a törvényalkotó ki nem mondott, 
de szerintünk világosan felismerhető szándékára. Gyakran saját lelkiismeretünk a döntő bíró. Meggyőződésem, 
hogy a lelkiismeret szavát inkább fogadhatjuk el akkor, ha valami nehezet kíván, mint ha könnyítést lát 
megengedhetőnek. „Morális intuíciódnak is szokás ezt nevezni. Nem azt jelenti ez, hogy megölhetnénk bárkit is. 
Mindenképpen alapvető, hogy kétes esetben, ha életről vagy üdvösségről van szó, mindig a biztosabbat kell 
választanunk. Ezt nevezik tutiorizmusnak. Példaként szokás felhozni, hogy hajtóvadászaton mozgó bokorra nem 
szabad addig lőni, míg nem győződtünk meg arról, hogy biztosan nem egy hajtó mozgatja. Ugyanezt az érvet 
gyakran használjuk a magzat életének védelmében is. Ha valaki nincs is meggyőződve arról, hogy a magzatnak 
adott fejlődési fokozatban már halhatatlan lelke van, a biztonságosabb megoldást kell választania, tehát úgy kell 
ítélnie, mintha biztosan tudná, hogy egyértelműen emberről van SZÓ.6J 

Rendpártiak és szabadságszeretők nehezen értik meg egymást. A kompromisszumkeresés sokszor nehéz 
feladat, hitben, politikában egyaránt. A közvélemény, tehát a nagy számban meggyőzött emberek hatása mindig 
jelentős. A bioetikában jellegzetes példa: az abortuszt nem kell elvégezni annak az orvosnak, akinek ezt 
lelkiismerete tiltja. Tehát itt a lelkiismeret szabadságára hivatkozás igen jelentős érv. Gondoskodnia kell 
azonban az abortusz végrehajtását megtagadó orvosnak megfelelő helyettesről. Tehát nekem, aki meg vagyok 
győződve valaminek a helytelen, bűnös voltáról, szereznem kell valakit, akinek nem ilyen kényes a 
lelkiismerete?! Milyen lelkiismereti szabadságot biztosít így egy törvény? A közvélemény jelenleg a 
demokráciákban nagy úr. Ha például szüléskor az anya élete forog kockán, akkor már a közvélemény úgy ítéli 
meg, hogy az orvos nem hivatkozhat lelki ismeretére. A törvényt is e szerint fogalmazzák meg. 

Gyakoriak a szándékosan tágan fogalmazott jogszabályok, az úgynevezett gumi-paragrafusok. A 
törvényalkotó ilyenkor nem akarja túlságosan elkötelezni magát, ezért kibúvó lehetőséget biztosít. A törvény 
gyakran erkölcsi tudatot befolyásoló hatású, ami megváltoztatja az állampolgárok magatartását is. Sokan úgy 
vélik, hogy amit a törvény megenged, az nem lehet erkölcstelen. De ez tényleg mindig így van? Ellenkező példák 
sorát hozhatnánk fel a legkülönbözőbb országok törvényhozásából a fajgyűlöletet jóváhagyó törvényektől a nyílt 
vallásüldözésig. 

A törvény elrettentő ereje, a kellemetlenségektől való félelem az orvosi gyakorlatban számos felesleges 
vizsgálatot, felesleges kezelést eredményez. Biztonságra törekszik az, aki látja, hogy az orvosok elleni perek 



17

 

szaporodnak. Az Egyesült Államokban a magános orvos sokszor védtelen volt, ezért gyakran nem segített, 
például egy utcai rosszullétet látva: tartott attól, hogy bármilyen ténykedés esetén találhat a biztosító okot arra, 
hogy az esetleges rosszabbodás miatti kárt az orvossal akarja megtéríttetni. Az orvosi pályára jelentkezők is 
egyre többen visszarettentek. Ezen segített az úgynevezett „good samaritan” törvény. Ma már nem lehet perelni 
Amerikában sem azt az orvost, aki sérült embertársának megadja a tőle telhető segítséget, mindaddig, amíg nem 
kér és nem fogad el pénzt.64 A törvényt tehát úgy kell megalkotni, hogy az orvosok teleimét is és a betegek 
érdekeit is tekintetbe vegye. Az Egyes ült Királyságban például egyaránt elfogadták, hogy a betegnek joga van a 
kezelés visszautasítására, de azt is, hogy az orvosok számára elő lehessen írni a követendő kezelést.63 

A törvényi szabályozás és a személyes szabadság korlátozásának kérdése a fertőző betegségek terén 
régebben egyértelműen a törvényi szabályozás javára dőlt el. Manapság rendkívüli problémák merültek fel a 
HIV/AIDS kérdéskörben. Ennek fő oka az, hogy ez a betegség elsősorban szexuális kapcsolattal terjed. A 
libertariánus nézet szerint a szexuális kapcsolat mindenkinek magánügye, ha megfertőződik, maga vállalja a 
következményeket. Nincs tehát senkinek sem joga, hogy erőszakosan beavatkozzék a fertőzés leküzdése 
érdekében. Mások viszont bizonyos veszélyeztetett csoportokat fokozottan ellenőriznek, például a drogosokat. 
Ugyancsak szigorú szabadságvesztéssel számolhatnak azok, akik tudatosan terjesztik betegségüket. 
Országonként változóak a hatósági előírások, ami voltaképpen a megítélés bizonytalanságát tükrözi. 

Az Egészségügyi Tömény és más hazai jogi szabályozás 
A legalapvetőbb problémákat a Magyar Köztársaság Alkotmánya, a BTK (Büntető Törvénykönyv) és a BTK 

(Polgári Törvénykönyv) tárgyalja: jogi személyiségvédelem, orvosi felelősség stb. Bennünket közelebbről érint 
az Egészségügyi Törvény. Nemrégen ugyan megújították, azonban a szakjogászok így sem tartják megfelelőnek. 
Hosszú ideig számos jogforrásként szereplő miniszteri rendelet alkotmányellenes volt (például az 
Alkotmánybíróság a Pacem in Utero társaság kérésére döntött így az akkor hatályos abortuszrendeletről). Az 
egészségügyi jogszabályok magyarázatát újabban Kőszegfalvi Edit állította össze az Egészségügyi és betegjogi 
kézikönyv ben.66 Természetesen ezt is lehet további szempontokkal bővíteni. A jogi változásokat azonban mindig 
célszerű figyelemmel kísérni. Erre alkalmas az egy ideje folyamatosan bővülő CD-Jogtár is. 

Az 1997. évi CLIV. törvény az Egészségügyről foglalja össze a betegek legfőbb jogait. Erről itt csak röviden 
szólunk. Senkit sem szabad akarata ellenére kezelni. Ugyanakkor a törvény egyértelműen kitér a közvetlen 
életveszély esetén való teendőkre. Adott esetben (például heveny tudatzavar esetén, ha veszély vagy annak 
gyanúja fennáll) 67 bárki jogosult a mentés kezdeményezésére.68 Nem válik világossá egyelőre az öngyilkosok 
megmentésének kötelezettsége. Ha nem tekintjük pillanatnyi elmezavarnak vagy beszámíthatatlan állapot 
következményének az öngyilkosságot, akkor a megmentés e en : lakozol milyen jogon tudjuk majd akarata 
ellenére állapotából kihozni? Igen nehéz helyzetbe kerülhetünk. Meggyőződésem, hogy mindenkor megfelelő 
lehetőséget kell biztosítani az orvosok számára, hogy segítési kötelezettségüknek lelkiismeretüknek megfelelően 
eleget tehessenek. Nem lenne helyes, ha minden életmentő kísérletet jogtalan patemalizmusnak neveznénk. A 
felelősség szónak vissza kell adni ősi súlyát. Orvosetikai deklarációk 

Az orvosetika tárgyalása, de főként oktatása ellen sokszor hangoztatott érv, hogy az etikát, erkölcsöt nem 
magyarázni, hanem élni kell. Ez utóbbi igaz, de ahhoz, hogy kialakíthassuk magunkban a helyes 
cselekedetekhez szükséges lelkiismeretet, nem elég a jó példát látni, a követendő elveket is ismerni kell. 
Vonatkozik mindez a bioetikai elvekre is. Összhangban van ez a Hawaii Nyilatkozattal, mely a pszichiáterek 
számára ad fogódzó pontokat. „Szigorú lelkiismeret és személyes ítélőképesség lényeges az etikai 
magatartásban. Mégis szükségesek írott szabályok is, hogy világossá tegyük a hivatásból fakadó etikai 
vonatkozásokat, hogy irányelveket adjunk az egyes pszichiátereknek, és segítsük őket lelkiismeretük 
alakításában.”69 

Az orvosi etika világszerte összeütközésbe kerülhet az egyes emberek nézeteivel, sőt a fennálló 
törvényekkel is. Hazánkban az ellentétekről nem beszéltek, sőt igyekeztek azt elhallgatni, mintha a törvények és 
rendeletek egyúttal az erkölcsileg helyeset, elfogadandót képviselnék. Tették ezt akkor is, amikor például 
orvosok jelentős része kizárult a nőgyógyászati pályáról, annak következtében, hogy az abortuszok végrehajtását 
munkaköri kötelességként kezelték (Sokan még ma is ezt hirdetik!). Törvény, jog és erkölcs jól 
megkülönböztetendők. A törvény feladata a felismert igazság megvédése, a felfedezett 



 

bűncselekmények megbüntetése. Az erkölcs a belső, lelkiismereti szférákban is kötelező, ott is, ahová a bíró 
ítélete nem juthat el. ..De internis non iudicat praetor!”, a lelkiismeretről, a szándékokról nem dönt a bíró. 
Hálásak vagyunk annak a néhány kitűnő orvosi jogásznak, akik a legnehezebb években is igyekeztek helytállni, 
segíteni, hogy a tételes jog és az erkölcs közelítsen egymáshoz. 

Hippokratész és a deklarációk 
A legősibb orvosetikai ..alaptörvényének a hippokratészi esküt tekintjük. A szöveg szerzőségével 

kapcsolatban kételyek merültek fel. Állítólag a Corpus Hippokraticumban nem szerepel, sőt olyan vélemény is 
van, miszerint a szöveg számos gondolata idegen Hippokratész írásaitól. Vannak, akik egy részét a keresztény 
korszak művének tartják. Mindez, úgy vélem, a mi szempontunkból közömbös. Az esküszöveg kétségtelenül 
igen régi, nagy tekintélye volt és van. Különböző változatokkal, az egyes országokban némi eltéréssel, erre 
tesznek esküt az orvosok.70 Talán még ennél is jelentősebb, hogy a nem orvos társadalom erre hivatkozva kéri 
számon tőlünk működésünket. Németországban a nemzetiszocialista uralom idején azon orvosok közül többen, 
akik nem voltak hajlandóak a kötelezőként előírt eutanáziák végrehajtásában részt venni, várószobájukban 
kifüggesztették szövegét. Az eskü szövege már keletkezésekor harci zászló volt. Ma ismét kezd azzá válni. 

A sztoikus bölcselők az előzőekkel szemben a következő elvet vallották: „a bölcs összhangban él a 
természettel, az emberekkel és önmagával. Amennyiben nem tudja elviselni a külső élet terheit, vagy nem tudja 
másképpen megvalósítani az erkölcsi értéket, a körülmények megfontolása után önként távozik az élők sorából. 
Zénón, Kléanthész és más neves sztoikusok éhhalállal vetettek véget életüknek.”71 Hasonló probléma manapság 
az elfogott felderítő dilemmája: ha nem lesz öngyilkos, amikor még megteheti, a legkülönbözőbb 
eljárásokkal,.kiszedik” belőle társainak adatait, és így árulóvá válik. 

Mit tettek ilyen helyzetben az orvosok? Cato és Seneca öngyilkosságakor orvosaik homlokegyenest 
ellenkező módon viselkedtek. Cato politikai okokból felvágta a saját hasát, így akart öngyilkos lenni. A 
segítségére siető orvos a kitüremkedő beleket visszanyomta, a sebet bevarrta (Cato újra felszakította). Seneca 
viszont szándéka szerint kapott segítséget. Orvosa kiitatta vele a méregpohár maradékát.72 Mindkét orvos saját 
felfogása szerint a beteg érdekében cselekedett. 

A változó esküszövegeket tanulmányozó G. Roth közleményéből jól kitűnik, hogy az alapvető, a betegek 
segítésére irányuló kötelezettség állandó magja az orvosi etikának.7. Különböző korszakokban más-más részletet 
emelnek ki, tartanak fontosabbnak. A körülmények is jelenthetnek változtatási igényt. Ha probléma merül fel, 
ma általában a konzílium kérését tartjuk kötelezőnek. 

Az egyes esküszövegek mögött rejlő világnézet nem feltétlenül abból tűnik ki, hogy milyen államrendre 
kell esküt tenni. Az alapvető inkább az élet védelmének értelmezése. Mikortól védjük az életet, a fogamzástól-e, 
vagy csak később? Meddig védjük az életet, például gyógyíthatatlan beteg esetében, vagy az öntudat végleges 
elvesztése után? Milyen életet védünk? Védjük-e a szellemi és testi fogyatékos embertársaink életét is? Milyen 
mértékben, milyen körülmények között rendelhető alá az egyén élete a közösség érdekeinek? Megengedhetőek-e 
az emberen végzett kísérletek? 

Hippokratész esküszövege mindenképpen hivatkozási alap. Mutatja, hogy milyen irányt fogadtak el eleink. 
Hippokratész, az élet kezdetén és végén is, az életet választotta, és nem a halált! Az orvosok általános 
gyakorlatában a hippokratészi iskola felfogása lett az irányadó - bizonyára a kereszténység hatására is. 

A mai modern deklarációk 
Az esküformulák rendszerint nem foglalkoznak részletekkel. Az egységes felfogás kialakítására irányuló 

törekvést a közös deklarációk fejezik ki. Hivatkozási alapot akarnak ezek teremteni bizonytalanság esetén is. A 
legfontosabb nemzetközi deklarációk szövegét a függelék tartalmazza. 

A kortársi dokumentumokat általában a World Medical Association (WMA), az Orvosok Világszövetsége 
(ÓVSZ) állítja össze, rendszerint a közvetlen szükséglet szerint. 

A legalapvetőbb a Genfi deklaráció (a továbbiakban „nyilatkozat”). Ez egy modern szempontokat 
tekintetbe vevő esküminta (1948, 1968, 1983, 1994). Felhívom a figyelmet arra, hogy a jelenleg 

19



20

 

legvitatottabb két kérdés közül a genfi nyilatkozat az eutanáziát nem is említi, és a magzatelhajtásról sem szól 
közvetlenül. Leszögezte (1983 előtt), hogy az emberi életet a fogamzástól kezdve a legteljesebb tiszteletben kell 
tartani. 1983-ban a szöveget megváltoztatták, azóta az „élet kezdetétől” kifejezés szerepel, mely természetesen 
tág értelmezésre ad lehetőséget. A szöveg direkt módon nem mondja ki, hogy a megfogant élet kioltása méhen 
belül vagy kívül egyértelműen emberölés. Kétségtelen viszont, hogy a „legteljesebb tisztelet” nehezen 
értelmezhető úgy, mintha a magzat vagy a haldokló minden gond nélkül megölhető lenne. Genfben is az életet 
választották! 

Néhány további nyilatkozatot megemlítek. Felhívom a figyelmet arra, hogy a jelentőségük igen nagy, sok 
orvost támogattak lelkiismereti döntésük kialakításakor. A Helsinki Nyilatkozat vagy „Flatározat” az emberen 
végzett orvosi kísérletek problematikájával foglalkozik (1964, 1975, 2000). A gépi segítséggel életben tartott 
eszméletlen betegek halálának megállapítása egyre súlyosabb felelősséget, lelkiismereti terhet rakott az orvosok 
vállára. Újabban a terjeszkedő gyógyszerkísérletek jelentenek növekvő kihívást az Etikai Bizottságok számára. A halál bekövetkeztének, megállapításának kritériumait foglalja össze a Sydneyi nyilatkozat (1968). 

Az Oslói nyilatkozat az úgynevezett „terápiás” abortuszokkal foglalkozik (1970). 
Különösen súlyos probléma a kínzásokban, kegyetlenkedésekben való részvétel, segítség megtagadása. Ez 

a Tokiói nyilatkozat tárgya (1975). A határozat utolsó pontja szerint az Orvosok Világszövetsége támogatja és 
bátorítja azokat az orvosokat, akiket a kínzásokban való részvételre akarnak rábírni, és azok családtagjait: 
álljanak helyt a fenyegetések és háttérbe szorítások ellenére. 

Az eutanázia kérdése főleg a hollandiai és ausztráliai események miatt rendkívüli mértékben a 
közérdeklődés figyelmébe került. Igen jelentős ezért az Eutanázia deklaráció (Madrid, 1987), valamint a 
„betegség végstádiumával” foglalkozó, az eutanáziáról leválasztott Velencei nyilatkozat (1983). Nagy súlyt 
adtak ezek a Magyar Orvosi Kamara Etikai Kollégiuma állásfoglalásainak, majd a Magyar Orvosi Kamara 
Etikai Kódexe is ezek figyelembevételével készült el 1998-ban. E kérdéskörbe tartozó az Orvosilag segített - 
asszisztált - öngyilkossággal kapcsolatos állásfoglalás (Marbeila, 1992) is. Rendkívül jelentős „A beteg jogar-val 
foglalkozó Lisszaboni nyilatkozat (1981), melyet Báliban jelentősen kibővítettek. 

A Hawaii nyilatkozat (1977) pszichiáterek számára közöl irányvonalat. Figyelemre méltó, hogy segíteni 
akar az orvosok lelkiismeretének helyes kialakításában, a visszaélések elkerülésében. Kezelni csak a beteg 
érdekében, lehetőleg hozzájárulásával szabad. A beteg bármikor kérheti a kezelés megszakítását ezt az orvosnak 
teljesítenie kell, s ez nem járhat a beteg számára semmilyen káros következménnyel, büntetéssel. A betegség 
gyógyítását a beteg számára elfogadható más módon folytatni kell. Az életet, a jobb, szebb életet kell választania 
az orvosnak mindaddig, amíg egyáltalában választhat! 

Magától értetődik, hogy a hívő keresztények és zsidók számára a legfontosabb etikai kódex maga a Biblia, 
a Szent írás. Bizonyára a nem hívők is sok megszívlelendőt találnak benne. Tisztelettel vagyok más hitek iránt is, 
nagyra becsülöm sok keleti szent irat egyes részeit, de Európa egész kultúráját saját Bibliánk szelleme itatta át. 

A magyar orvosok számára irányadóak az Egészségügyi Tudományos Tanács Tudományos és 
Kutatásetikai Bizottsága (ETT TUKEB) javaslatai és kötelezőek a Magyar Orvosi Kamara Etikai Kollégiumának 
állásfoglalásai, valamint az Etikai kódex betartása. Az ilyen belső szabályozás sokszor hatásosabb lehet, mint 
egy állami jogi rendezés. 

GRACIA, D.: Fundamentos de bioética. Madrid, 1989, Eudema Universidad, 45-84. p.; Cit.: SGRECCIA, ELIO: Manuale di Bioetica. I. Fondamenti ed etica 
biomedica. Milano, 1999’, Vita e Pensiero. 16. p. 
SGRECCIA, ELIO: Manuale di Bioetica. I. Fondamenti ed etica biomedica. Milano. 19993. Vita e Pensiero. 17. p. 
Mt 25,31-46 
Lk 10,30-37 
PÁL, VE: Humanae vitae kezdetű enciklikája. A helyes születésszabályozásról. Róma, 1968. In Amit Isten egybekötött. Pápai megnyilvánulások a 
katolikus házasságról. Budapest, 1986, Szent István Társulat, 79-96. p. 
JÁNOS PÁL, II.: Familiáris Consortio kezdetű apostoli buzdítása. Róma, 1981. In Amit Isten egybekötött. Pápai megnyilvánulások a katolikus 
házasságról. BudapesL 1986, Szent István Társulat, 97-170. p. 
Hittani Kongregáció: Instrukció a kezdődő emberi élet tiszteletéről és az utódnemzés méltóságáról. Donum vitae. 1987. Ford.: GRESZ MIKLÓS. Szeged, 
1990, Szent Gellért Egyházi Kiadó - Magzatvédő Társaság. /Családi Iránytű 5./



21

 

! JÁNOS PÁL, II.: Evangélium vitae. F.nciklika. Budapest, s. a. (1995). Szent István Társulat. 
■LUSTIGER, JEAN-MARIE: Emberhez méltón. Budapest. 1997. Vigilia. 19-22. p. 
9 Ibid. 20. p. 
: Ibid. 20. p. 
; Ibid. 20. p. 
3 Ibid. 21. p. 
3 Tér 1.27 "5 Ibid. 21. p. 

Pori'ER. VAN RENSSELAER: Bioethics. T he science of survival. Perspectives in Biology and Medicine, vol. 14 (1970) no. 1. 127-153. p. Ez a cikk lett az 
első fejezete következő évben megjelent könyvének is. 
POTTER, VAN RENSSELAER: Bioethics. Bridge to the future. Englewood Cliffs (New Jersey), 1971. Prentice Hall. 
Interparlamentáris Unió: Bioetika és jelentősége világszerte az emberi jogok védelmében. Az Oktatási, Tudományos. Kulturális és Környezetvédelmi 
Bizottság egyhangúlag elfogadott határozati javaslata. Interparlamentáris Unió 93. Kongresszusa. Orvosegyetem, XXXIX. évf. (1995) 16. sz. 6. p. 

9 Gaudium et Spes 37. 
30 SCHWEITZER. ALBERT: AZ élet tisztelete. S. 1.. 1999, URSUS. 

SCHOCKENIIOFF. EBERHARD: Ethik des Lebens. Ein theologischer Grundriß. Mainz, 1993, Grünewald. 
22 GAIZLER GYULA: JÓ élni? - hogyan? - meddig? Teológia, XV111. évf. (1984) 3. sz. 55-56. p. 

PETRÁNYI GYULA: AZ orvos mint bíró és ítéletvégrehajtó. Meditáció a medicatio és jog határán a suicidiumról, resuscitatióról. müszervekkel és intensiv 
therapiával fenntartott életről, transplantatióról. emberen végzett kísérletezésről. Orvosképzés, XLV. évf. (1970) 163-173. p. 

:J Ibid. 172. p. 
“ FLETCHER. JOSEPH: Morals and Medicine. Princeton, 1954. s. n. 
‘ RAMSEY. PAUL: The Patient as Person: Explorations in Medical Ethics. New 1 Iaven. 1970, s. n. 

FLETCHER, JOSEPH: The Patient's Right to Die. In DOWNING. A. B. (ed.): Euthanasia and the Right to Death. London, 1969. s. n., 69. p.: ,.Death Control, 
like birth control is a matter of human dignity”; SCHOCKENHOFF. EBERHARD: Ethik des Lebens. Ein theologischer Grundriß. Mainz. 1993, Grünewald, 
33. p. 

~s RAMSEY. PAUL: The Patient as Person: Explorations in Medical Ethics. New Haven, 1970, s. n. 215. p.; Cit.: SCHOCKENHOFF, EBERHARD: Ethik des 
Lebens. Ein theologischer Grundriß. Mainz, 1993, Grünewald, 34. p. 

"Q PELLEGRINO, EDMUND D. -THOMASMA. DAVID C\: For the Patient’s Good. The Restoration of Beneficence in Health Care. New York. 1989. s. n. 
" ANSCOMBE, GERTRUDE E. M.: Modem Moral Philosophy. Philosophy, 32 (1958), In The Collected Philosophical Papers of G.E.M. Anscombe, vol. III. 

Oxford. 1981, Basil Blackwell. 26-42. p. 
] SCHOCKENHOFF, EBERHARD: Ethik des Lebens. Ein theologischer Grundriß. Mainz. 1993. Grünewald, 36. p. 
’2 FOOT. PHILIPPA (ed.): Theories of Ethics, Oxford. 1967. Oxford University Press. 
K' ABBÁ, GuiSEPPE: Quale impostazione per la filosofa morale? Roma, 1996, LAS. 140. p. /Ricerche de filosofia morale-1./ 
~’ ! SCHOCKENHOFF. EBERHARD: Ethik des Lebens. Ein theologischer Grundriß. Mainz, 1993, Grünewald, 36. p. 
<i ABBA, GUISEPPE: Ouale impostazione per !a filosofia morale? Roma. 1996, LAS. 17. p. /Ricerche de filosofia morale-1./ 
’6 MURDOCH. IRIS: The Sovereignty of Good. New York. 1970. Schocken Books. 
’7 SCHOCKENHOFF, EBERHARD: Ethik des Lebens. Ein theologischer Grundriß. Mainz. 1993, Grünewald. 36. p. 
’8 ABBA, GUISEPPE: Ouale impostazione per la filosofia morale? Roma. 1996. LAS. 18. p. /Ricerche de filosofia morale-1./ 
'9 HAUERWAS, STANLEY: Vision and Virtue. Essays in Christian Ethical Reflexion. Notredame (Indiana), 1974. Fides/Claretian. 
30 SCHOCKENIlOFF, EBERHARD: Ethik des Lebens. Ein theologischer Grundriß. Mainz, 1993. Grünewald, 37. p. 
31 MACINTYRE, ALASDAIR: After Virtue. Study in Moral Theoiy. Notre Dame (Indiana). 1981. University of Notre Dame Press; Magyar ford.: Az erény 

nyomában. Erkölcselméleti tanulmány, Budapest, 1999, Osiris. 
3' Részletesen tájékoztatnak erről G. Abba könyvei: ABBÁ. G.: Felicitá, vita buona e virtu. Saggio di filosofia morale. Roma. 1989, LAS; 

ABBA. GUISEPPE: Ouale impostazione per la filosofia morale? Roma. 1996. LAS. /Ricerche di filosofia morale-1./ 
3j ENGELHARDT, H. TRISTRAM JR.: The Foundation of Bioethics. New York-Oxford. 1986. Oxford University Press. 
34 SCHOCKENHOFF, EBERHARD: Ethik des Lebens. Ein theologischer Grundriß. Mainz. 1993. Grünewald. 40-41. p. 
35 SCHWEITZER. ALBERT: Kultur und Ethik. S. L, 1923, s. n.; Cit.: SCHOCKENHOFF, EBERHARD: Ethik des Lebens. Ein theologischer Grundriß. Mainz, 1993, 

Grünewald, 66-67. p. 
36 SCHOCKENHOFF, EBERHARD: Ethik des Lebens. Ein theologischer Grundriß. Mainz, 1993, Grünewald, 67. p. 
37 SCHWEITZER, ALBERT: Gesammelte Werke in fünf Bänden. R. GRABS (Hrsg.), München, 1974, s. n., II. 659. p. 
38 DARWIN, CHARLES: Die Abstammung des Menschen. Stuttgart. 1982, s. n. 
39 MEYER-ABICH, KLAUS MICHAEL: Wege zum Frieden mit der Natur. Praktische Naturphilosophie für die Umweltpolitik. München, 1984, s. n. 
50 ALTNER, GÜNTER: Naturvergessenheit. Grundlagen einer umfassenden Bioethik. Darmstadt. 1991. s. n. 
51 JONAS, HANS: Technik, Medizin und Ethik, Praxis des Prinzips Verantwortung. Frankfurt am Main. 19872, Insel Verlags - Suhrkamp Taschenbuch Verlag 

/Suhrkamp Taschenbuch 1514/; JONAS, HANS: Das Prinzip Verantwortung, Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisation. [Frankfurt am 
Main, 1979, Insel Verlag] Ulm, 19841. Suhrkamp Taschenbuch Verlag/Suhrkamp Taschenbuch 1085/. 

52 Cit.: JÁNOS PÁL, II.; Evangelium vitae. Enciklika. Budapest, s. a. (1995), Szent István Társulat, 72. 
5j Róm 2,14-16. BÉKÉS GELLERT ÉS DALOS PATRIK: Újszövetségi Szentírás. Róma, 1978, Pannonhalma-Budapest 1990. 
53 KOVÁCS JÓZSEF: A modern orvosi etika alapjai. Bevezetés a bioetikába. Budapest, 1997, Medicina, 27. p. 
55 Genfi nyilatkozat 1948, 1968. World Medical Association, ln GAIZLER GYULA: Felelős döntés vagy ítéletvégrehajtás? Orvosetika változó világunkban. 

Orvosoknak, betegeknek, mindnyájunknak. Gyepűjárás. Budapest, 1992, Szent István Társulat, 145. p. 
56 KOVÁCS JÓZSEF: zl modern orvosi etika alapjai. Bevezetés a bioetikába. Budapest, 1997. Medicina, 27. p. 
57 Mk 2,23-28. 
58 Mk 3,1-6. 
59 Lk 13. 10-17. 
60 Lk 14, 1-6. 
61 Jn 7,23. 
62 Mt 5, 17-20. 
63 HlTTANI KONGREGÁCIÓ: Instrukció a kezdődő emberi élei tiszteletéről és az utódnemzés méltóságáról. Donum vitae 1987. Ford.: GRESZ MIKLÓS. 

Magzatvédő Társaság. S. I. 1990. Szent Gellért Egyházi Kiadó. /Családi Iránytű 5.1 
64 Somfai Béla szóbeli közlése. 
65 MASON. J. K. - MCCALL SMITH. R. A.: Law and Medical Ethics. London. 1994. Butterworths. 16. p. 



22

 

66 KŐSZEGFALVI EDIT: Egészségügyé és betegjogi kézikönyv. Budapest. 2001. Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó. 
67 1997. évi CLIV. törvény az Egészségügyről 94. § (2). 
68 1997. évi CLIV. törvény az Egészségügyről 94. § (3). 
69 Hawaii nyilatkozat (1977). World Medical Association. In GAIZLER GYULA: Felelős döntés vagy ítéletvégrehajtás? Orvosetika változó világunkban. 

Orvosoknak, betegeknek, mindnyájunknak. Gyepűjárás. Budapest. 1992. Szent István Társulat. 156-158. p.; lásd a függelékben. 
70 ROTH, GoTrFRiED: Der Hippokratische Eid - Mythos und Wirklichkeit. Österreichische Aerzte Zeitung, (25. Dez 1984.) 24. p: Rom. GOTTFRIED: Der 

Hippokratische Eid - Idee und Wirklichkeit. Öst. Krankenhaus-Zeitung, Jg. 31. (1990) Heft 11.640, 709-710. p. 
71 NYÍRI TAMÁS: A filozófiai gondolkodás fejlődése. Budapest. 1977. Szent István Társulat. 114. p. 
72 SCHADEWALDT, H.: Der Arzt vor der Frage von Leben und Tod. Ref. auf d. 105. Tagung d. Gesellschaft deutscher Naturforscher und Ärzte in Heidelberg 

1968. Cit: RUFF. W.: Organverpflanzung. Ethische Probleme aus katholischer Sicht. München. 1971, W. Goldmann. 119. p. 
73 ROTH. GOTTFRIED: Cunctis ofllciis quem probum medicum decent. Promotionsgelöbnis - Aerztegesetz - Strafgesetz. Österreichische Aerzte Zeitung, Jg. 

34. (1979) Heft 10. 681-682. p.



23

 

 GAIZLER GYULA - NYÉKY KÁLMÁN 
Az emberi személy élete 

kezdetének és végének meghatározása 
Az embrió természetes fejlődése 

Az ember mivolt tisztázása 
A kérdést eddig úgy tették fel: mikor kezdődik, illetve mikor végződik az ember élete. Az etikai 

vizsgálódások egyre világosabbá tették, hogy tisztázni kell: mit értünk az „ember’" szón. Biológiailag egyszerű 
a meghatározás: aki az emberi fajhoz tartozik, akinek például ennek megfelelő számú (46) kromoszómája van. 
Az etikai jellegű „védendőség”, ami az emberi élet szentségével, sérthetetlenségével függ össze, sokak szerint az 
ember bizonyos tulajdonságaihoz (például racionalitás, éntudat, szenvedni vagy örülni tudás stb.) kötődik. Az 
ezekkel rendelkező embert szokás „személy”-nek nevezni. 14a a „személy” voltot e tulajdonságok aktuális 
meglétéhez kötjük, teljesen más eredményre jutunk, mintha ezek lehetőségének meglétéről, potencialitásáról 
gondolkodunk. Peter Singer ausztráliai bioetikus a tulajdonságok aktuális megléte alapján vonja meg a határt, 
ezért az emberi magzatokat, melyeknek még nincs racionalitásuk és az egészséges állatokat egy szinten tartja 
védendőnek, illetve elpusztíthatónak.1 Ugyancsak megkérdőjeleződik tehát a szellemileg visszamaradottak és az 
átmenetileg „személyiséggel nem rendelkezők” védendősége. A krisztusi, perszonalista nézetek szerint az 
ember a fogantatástól személy a természetes halálig, az ahhoz tartozó jogokkal együtt. (Perszonalisztikus 
filozófia.) 

A bioetika az élet etikai kérdéseivel foglalkozó tudomány. Természetes, hogy tárgyalási módja, képviselt 
értékei jelentősen függnek a szerző világnézetétől. Megnyilvánul ez a manapság leginkább az érdeklődés 
középpontjában lévő, az életről alkotott felfogásunk szerint változó nézetünkben: mikor keletkezik az élet, és 
mikor van vége. Felfogásunk változását tükrözi a megfogalmazás: mikor „tekintjük” embernek a megfogamzott 
petesejtet, és az élet végén a másik kérdés: mikor „tekintjük” halottnak az embert. Régebben bizonyosságunk 
sokkal nagyobb fokú volt: ezeket „tudtuk”! Az élet keletkezésének problematikája szorosan összefügg az 
abortusz kérdéskörén túl a mesterséges megtermékenyítéssel, valamint az embriókon végzett kísérletekkel - az 
élet végéről alkotott felfogásunk befolyásolja az eutanáziáról vallott meggyőződésünket, de például a 
szervátültetés mellett vagy ellene kialakított nézeteinket is. 

Az alapvető különbség abban rejlik, hogy az emberi személy élete kezdetének és végének meghatározásakor 
az emberi, a személy vagy az élet szóra helyezem-e a hangsúlyt. 

Ha az élet kezdetéről beszélek, egyértelmű, hogy biológiailag az új élet akkor kezdődik, amikor a két 
ivarsejt egyesül. Bár még, mint látni fogjuk, az is vitatható, hogy nem kell-e tekintetbe venni az individualizáció 
végleges kialakulását, tehát az ikresedés lehetőségének kizárását. Ha az emberi szót emelem ki, akkor ez 
elsősorban azt jelenti, hogy a species homóról van szó. Ez még mindig biológiai meghatározás, melyet például a 
kromoszómák száma eldönt. Ha a személy szót hangsúlyozom (mert a továbbiakban erre van szükségem!), akkor 
el kell döntenem, hogy az embernek elválaszthatatlan tulajdonsága, „tartozéka” az, hogy ő személy, vagy ezt 
csak bizonyos egyéb feltételek meglétéhez kötöm. Ha valamilyen külön kritériumot választok, például az 
éntudatot, a racionalitást, akkor a személy életének meglétét ezen tulajdonság biológiai lehetőségéhez köthetem. 
Az így gondolkodók minimális feltételként szokták említeni az agy kezdemény megjelenését. 

Az élet végén az elvi kérdés különbségtevése szintén hasonló, hiszen más az, ha az utolsó sejt elhalását 
„tekintjük” a halál bekövetkeztének, vagy valamilyen más kritériumot használunk, például az emberi személy 
egységének, tudatosságának meglétét, illetve ennek elvi lehetőségét. Eszerint az agy működésének végleges 
megszűnte jelenti az emberi személy halálát. 

Itt meg kell jegyeznem, hogy a párhuzam az élet kezdetének és végének meghatározásában nem tökéletes. 
Az emberi test fejlődése kezdettől, már az agy sejtek megjelenése előtt központi irányítású. Ezt az irányítást 
később az agy veszi át. Az élet kezdetén joggal érvelhetünk azzal, hogy az első agysejt megjelenése előtt már 
tudjuk, hogy normális fejlődés esetén az agy kialakul, tehát annak lehetősége egyértelműen megvan, míg az 



24

 

emberi élet végén bizonyossággal tudjuk, hogy az elpusztult agy nem fog, nem tud regenerálódni. Egyébként is, 
az agy a felnőtt emberben az egység megteremtője, tehát elpusztulását jogosan tekinthetjük az egész ember 
halálának. A magzatban viszont az egységes fejlődés irányítása már az első agysejtek kialakulása előtt is 
megvan, tehát az agysejtek megjelenését semmiképpen sem tekinthetjük olyan határvonalnak, mint az élet 
végén. A magzati életben ezért például az agysejtek megjelenése előtt a halál megállapítása is más eszközökkel 
kell történjék. 

Az emberi embrió természetes fejlődése 
Az embrió fejlődését a nemzetközileg is elismert genetikus, Angelo Serra S.J. írása nyomán mutatjuk 

be.2 Az 1970-es évekig az embrió első 14 napjáról nem nagyon beszéltek. Az ok igen egyszerű: a nő rendszerint 
nem érzékelte, hogy terhes lett, a következő menstruációs ciklus első napjáig. Ha a ciklus menetrendszerinti első 
napja elérkezett, de nem történt semmi, az embrió már kb. 14 napos volt, és teljesen beágyazódott a méhfalba (az 
endometriumba), és a felszínt beborította a méhnyálkahártya. Következésképpen az embriót nem lehetett 
megfigyelni. 

Ez azonban nem jelenti, hogy nem tudtak semmit erről a periódusról. Embriológiával foglalkozó 
tudósok, mint például a Carnegie Embriológiai Intézetben, Washingtonban tanulmányozták ezt az időszakot is. 
Prof. Streeter és csoportja a Carnegie Intézetből szisztematikusan tanulmányozták ezt az időszakot boncolások 
(autopsia) végzésével és a kivett méhek (hysterectomia) vizsgálatával. Streeter szisztematikusan feltárta az 
embrió-fejlődést két hónapos korig, beleértve a kezdeti periódust, a megtermékenyítést és a beágyazódási 
időszakot. Jóllehet ezek az ismeretek jól ismertek voltak az embriológusok között, de az átlagemberek számára 
ismeretlenek maradtak. 

A kimozdulás 1970-ben történt, amikor Róbert Edwards-nak sikerült in vitro megtermékenyítést 
állatokon \ égrehajtani és kitenyészteni őket in vitro néhány héten keresztül, megfigyelve fejlődésüket/ Ezeknek 
a megfigyeléseknek az eredményeit alkalmazták az emberi embrióra.4 Sok kísérletet hajtottak '■ezre. m re 
megértették, lépésről lépésre az emberi embrionális fejlődést a megtermékenyítéstől egészen _ születésig. Az 
első eredménye ezeknek a megfigyeléseknek Luise Brown születése volt 1978-ban, ő volt az el se kisbaba, aki in 
vitro megtermékenyítéssel (IVF- In vitro fertilization) született/ Valójában ettől az időponttól kezdve lett az élet 
első pillanatainak ismerete mindenki számára nyitott. 

Az utolsó évtizedben a kutatók egyedülálló fejlődést értek el, amellyel a médián keresztül közvetlenül 
befolyásolták a közvéleményt, ugyanakkor felébresztették az etikai kérdéseket is a közvéleményben. 

Most kicsit megpróbáljuk jobban megnézni a megtermékenyítés folyamatát. Itt látható az embrió első 
hete. A hatodik nap végére már beágyazódott a méhfalba. A megtermékenyített petesejt (Zygota) elkezd 
osztódni és az első hasadás megtörténik 30 órán belül a megtermékenyítés után és kétsejtes állapotba kerül. 
Amíg utazik lefelé a méhkürtből a petevezetékben, folytatja mitózisos (vagyis számtartó) osztódását. (A 
bennelévő genetikai anyag, vagyis a kromoszómák száma minden sejtben azonos marad - 46.) Kb. 40 órán belül 
a megtermékenyítés után négysejtes, majd kb. 56 órán belül 8 sejtes állapotba jut, szintén a 
megtermékenyítéshez viszonyítva. A nyolc sejtes stádiumig a sejtek mind kisebbek lesznek és egy lazán 
kapcsolódó sejthalmazt alkotnak, amiket blasztoméráknak nevezünk. Eddig az állapotig, a blasztomérák (vagyis 
a differenciálatlan embrionális őssejtek) egy különleges tulajdonsággal bír, a totipotenciával (Valamennyi 
fejlődési potencia benne van). Ez a szó a latin totus = minden és a potens = tehetség, képesség szavak 
egyesítéséből ered. Ez azt jelenti, hogy ha leválasztják őket, akkor minden egyes sejt képes teljes élőlénnyé 
fejlődni (emberi lénnyé). A klónozás ikresítő formája, melyet Jerry Hall végzett, ezt a tulajdonságot használta ki. 
(Megjegyzem, ezért Hallt elbocsátották egyetemi állásából, mert etikai engedélyek nélkül kísérletezett.) Ezután 
az állapot után, a leánysejtek (blasztomérák) megerősítik a kapcsolatukat egymással, egy kompakt labdát 
alkotnak, amely egységes a szoros kapcsolódások miatt. 

Kb. a 3 napon a megtermékenyítés után a blasztomérák újra osztódnak és így már 16 sejtet alkotnak. 
Most már Morulának, vagy szedercsírának mondják, mert hasnolít a szederre, ami latinul morum. 

Ettől kezdve a morula megkezdi a sejt spezializációt, mivel most kezdődik az az osztódás, ami két 
különböző sejtcsoportot hoz létre a belső sejtmasszát és a külső sejtmasszát ami körülveszi a belső sejtmasszát. 
A belső sejtmassza fog valójában az embrióvá alakulni, a külső sejtmassza az úgynevezett trophblastot alkotja, 
amelyik a későbbi növekedés során a placenta, vagyis a méhlepény kialakulásához járul hozzá. 



25

 

Mindeközben a morula folytatja útját a petevezetékben a méh felé. Körülbelül akkor, amikor a morula 
belép a méh üregébe, ami körülbelül négy nap után van, megjelenik egy folyadék a sejtek közötti térben a belső 
sejtmasszában és egyetlen üreg alakul ki, amit blastocele-nek hívunk. A belső sejtmasszát nevezzük 
embrióblasztnak, mert a morula új nevet kap: blasztociszta-nak nevezzük. Az ötödik napon a blasztociszta 
három különböző részből áll: az embrióblaszt-ból (belső sejtek), a trophoblaszt-ból (külső sejtek) és a 
blasztocele-ből (a folyadékkal telt üreg). Ekkor gyűjtik be az embrionális őssejteket. Az embrionális őssejtek 
egyedül az embrióblaszt-ból (a belső sejtekből) veszik, amelyek fokozatosan magává az embrióvá fejlődnének. 
Körülbelül a hatodik napon a blasztociszta megkezdi a beágyazódást a méhfal nyálkahártyájába (endometrium). 

A fejlődés 11-12 napján a blasztociszta teljesen beágyazódott a méhnyálkahártya 
támasztószövetébe és a méh fala, ahová a blasztociszta beágyazódott, lépésről lépésre újra az eredeti méhfal 
borítást nyeri vissza. Ez a folyamat általában a 13 napon fejeződik be. A második hét végén (14 nap) a 
blasztociszta beágyazódása befejeződött. 

A fejlődés 15. napján az embrió fontos fejlődésen megy át. Megkezdődik a sejtek differenciálódása, 
amelyet a primitív csík megjelenése jelez az embrió felszínén. Kezdetben a csík homályosan behatárolható, de a 
16. napon már jól látható a keskeny barázda. 

A primitív csík az embriónak olyan területe, amelyik gyorsan elburjánzik, kialakul belőle a mesoderma 
(középső réteg), a sejtek, amelyek elborítják az ectoderma (külső réteg) és az endoderma (belső réteg) közötti 
terét az embriónak. Ez az előhírnöke a gerincvelőnek és a hátgerincnek. A sejtek differenciálódásának kezdete, 
azt is jelenti, hogy a sejtek szöveteket kezdenek alkotni, hogy kialakítsák az emberi testet és ez egyben a 
totipotencia tulajdonságának végét is jelenti. 

Az embrió belső koordinációja 
Miután véget ért a megtermékenyítés, (vagyis még a kétsejtes állapot előtt) az új genom ellenőrzése alá 

vonja a zigótát, vagyis molekuláris és sejt szinten minden fejlemény az új genom ellenőrzése és irányítása alatt 
áll. Növekedése a megfelelő rendben nem lenne lehetséges a belső koordináció nélkül6. Ez a koordináció nem 
lehetséges magának az embriónak az integritása (egysége) nélkül. A híres Mary Warnock bizottság is megerősíti 
ezt a tulajdonságot jelentése 11.6 pontjában: „Amint a megtermékenyítés megtörtént, a következő fejlődési 
folyamatok egymást szisztematikus és struktúráit rendben követik...”7 

Az embrió autonómiája 
Sokan azt gondolják, hogy az embrió nem autonóm korai fejlődésében. A zigóta autonómiája világosan 

megmutatkozik a biológiai tényekben. A zigóta vándorol a méhben és növekszik úgy, hogy közben a belső 
energiáját használja, ami a kezdetektől elő volt készítve számára. A tény, hogy a zigóta képes normálisan 
növekedni a méhen kívül is, azt jelenti, hogy az embrionális fejlődés megszervezése és ellenőrzése egy 
független belső genetikai programnak köszönhető és nincs fölötte az ő anyjának semmiféle ellenőrzése.



Az embrió folytonossága

26

 

 

Az eddig említett biológiai tényekből világosan láthatjuk -biológiailag szólva- hogy az élet a 
megtermékenyítéssel kezdődik. A zigóta az új lény, amelyik megkezdi saját életciklusát. Habár az 
embriológusok sokféle nevet adnak az embriónak a fejlődése során, (úgymint zigóta, morula, blasztociszta stb.) 
ez nem jelenti a folymatosság hiányát a fejlődésben. Az embrionális fejlődés követi a sejtek rigorózus 
megszakítás nélküli fejlődését és differenciációját (a specializációt), hogy kifejlődjön a teljes emberi lény, ami a 
célja az ő fejlődésének8. 
Az emberi élet kezdetének és végének meghatározása 

Az emberi élet kezdetének időbeli meghatározása és annak etikai következményei 
Előrebocsátom, hogy a kérdés ilyen vagy olyan megválaszolása a szokásostól is erősebben függ attól, hogy 

milyen eredményt akarunk elérni. „Mikor kezdődik a várt gyermek élete? És mikor a nem várt magzaté?”9 Az 
élet kezdetének meghatározása kevés gondot okoz akkor, ha a gyermeket várják, vagy legalábbis elfogadják. 
Ilyenkor mindenki szívesen elfogadja a kézenfekvő, biológiai meghatározást: amikor a spermium és a petesejt 
egyesül, amikor a megtermékenyítés megtörténik. Nincs ok arra, hogy másik időpont után nézzünk. 

Ha valamilyen okból a gyermeket nem akarják elfogadni, akkor teljesen más a kiindulópont. Mindenki, aki 
valami olyat akar tenni, ami eddigi ismeretei szerint elfogadhatatlannak tűnik, igyekszik felülvizsgálni nézeteit. 
Keresni kezdi, hogy milyen más elfogadható megoldás van. Nem óhajt senki saját gyermeke gyilkosává válni. 
„Biztos, hogy akkor már ember?” „Mit mondanak a hozzáértők, a tudósok?” Aki keres, az előbb-utóbb csak talál 
valamit. 

A teológia a személyes emberi élet kezdetét a lélekadással azonosítja, ehhez hasonlóan a halál a lélek és test 
..szétválásával” következik be. Ismeretes, hogy ősrégen vita folyt arról, mikor teremti Isten a testbe a halhatatlan 
lelket. A kérdéses az volt, hogy megtermékenyítés után azonnal vagy folyamatosan alakítja k: 'síén az anima 
vegetativa, anima sensitiva után az anima rationalist? Mennyi idő alatt történik ez? Ma igen különösen csengő 
válaszok is születtek: „Fiúknál negyven nap múlva, lányoknál csak nyolcvan nap után.” Ki-ki elgondolkodhat, 
mire alapítható ez a megkülönböztetés. A folyamatos meglelkesítés elleni egíobb biológiai érv az, hogy az 
emberi magzat a megtermékenyítéstől kezdve kromoszómaszámai szerint is emberi lény. Nagyon nehezen tud 
egy természettudományosán gondolkodó olyan lényt elgondolni, akiben különböző lelkek cserélődnek egymás 
után. A folyamatos meglelkesítés viszont kedvező azok számára, akik a magzati élet kezdetét a fogamzásnál 
későbbre akarják tenni. Manapság ez a „meglelkesítési” kérdés csupán történeti jelentőségű, ha a biológia 
oldaláról nézzük. A vita lényege teológiai szempontból, ahogy arra Philippe Caspar rámutat, hogy az ember 
keletkezésének oka egyszerre Isten és az ember. Bár az ember függ Istentől, Isten mégis mindig hűséges marad, 
és az ember tettében, ami benne megfelel a jónak, abban együttműködik, amely része viszont nem felel meg a 
jónak, azzal Isten nem működik együtt. Bárhogyan is keletkezik egy ember, az embrió már létezik, és mert van, 
ez jó, és Isten ennyiben kívánatosnak tartja az ő létét. Ez független attól, hogy Isten közvetlenül vagy 
folyamatosan teremti az emberi lelket.10 A természettudomány inkább kedvez az egyszeri megjelenésnek, bár 
ezt természettudományos módon éppen úgy nem lehet bizonyítani, mint ahogy az élet végén a léleknek a testet 
elhagyását szintén nem lehet természettudományos módon megállapítani, erre legfeljebb következtetni tudunk. 

Van olyan filozófiai nézet, mely szerint az individualizáció a döntő, tehát amikor biztosan nem lesz belőle 
két egyed, amikor már az ikresedés lehetősége megszűnt. Ez az időszak kb. két hétig tart. 

Másik filozófiai meghatározás szerint amíg nem tud gondolkodni, addig nem számítható, nem „tekinthető” 
embernek. (Ez a „tekinthető” szó még elkísér bennünket egy darabig.) Eszerint a gondolkodás lehetőségének 
biológiai alapjai meg kell legyenek az embervolthoz - ezt az első agysejtek megjelenése jelenti.



27

 

Van, aki külső lehetőségeket keres. Csak akkor biztos, ha már megtapadt a méhben. Még biztosabb, ha a 
méhen kívül életképesnek bizonyult. Ez utóbbi volt például egyes ókori görögök nézete: az „életképteleneket” 
kitették a Taigetoszra. 

Röviden összefoglalva az emberi élet kezdetéről alkotott főbb véleményeket: 
1. A megtermékenyiiléskor. 
2. Az individualizáció befejeztével. 
3. A központi idegrendszer kifejlődése kezdetekor. 
4. A beágyazódás után. 
5. Ha a méhen kívül életképesnek bizonyult. 

Az alapvető probléma azok számára, akik a megkezdődött, fejlődő élettől bűntudat nélkül meg kívánnak 
szabadulni mindezen modern érvekben az, hogy mire megtudjuk, hogy várandós - vagy talán valóban „terhes” - 
állapotról van szó (rendszerint az első menses kimaradásakor), a méhen belüli időmeghatározások elvesztették 
jelentőségüket. Persze azért a vigasztaló erejük nem szűnt meg teljesen. A kínlódó anya azzal vigasztalja magát, 
hogy ha a tudósok ennyire bizonytalanok az első hetekben, akkor ki tudja, meddig tart ez a bizonytalanság? 
Lehet, hogy mégiscsak egy kellemetlenkedő sejtcsomóról van szó? 

Az élet kezdetének meghatározása kétségtelenül nem csupán természettudományos fontosságú. Az etikai 
kérdés kiéleződése miatt problémássá tették, hogy mikor „tekintendő” a megtermékenyített petesejt teljes 
értékű embernek, személynek. 

Lényegi változást csupán az első időpont jelent, valamennyi többi vélemény csak egy fejlődési fokozat 
elismerése. Az individualizáció befejeződése teljesen elméleti jellegű, biológiailag jelenleg megközelíthetetlen 
kérdés. Gyakorlati ismereteinkből tudjuk, hogy az ikresedés lehetősége 1-2 héten belül megszűnik. A 
személyiség teljes kialakultságát, melynek meglétét többen megkívánják ahhoz. hog> teljes értékű személyről 
beszéljünk, a születés után, az életképesség megállapításakor sem ¡ehet feltételezni. így akár a 20. vagy 50. év is 
tekinthető lenne a személy kialakultsága kritériumának. Azt viszont senki sem gondolja komolyan, hogy 
eszerint addig bárki büntetlenül megölhető lenne. A 3. pontban említett nézet alapja, hogy például haldokláskor 
az agy visszavonhatatlan elpusztulását tekintjük a halál beálltának. Ebből következtetnek egyesek arra, hogy 
akkor az emberi élet az agy kifejlődésekor kezdődik. Ez az érvelés azonban nem állja meg a helyét, mert - mint 
említettem - a magzat agya normális esetben kifejlődik, ha meg nem akadályozzák, meg nem ölik, míg a halált, 
az élet végét az agy végleges működésképtelensége jelenti. Van olyan nézet is (zsidó vallás, Zen), mely szerint 
a lelket az első lélegzéskor „leheli be” a magzat, ezzel kezdődik emberi élete. Eszerint elvileg akár a tolófájások 
alatt is megölhető lenne a magzat, mert még nem ember. Ezt a következtetést persze a zsidó nézet nem vallja. 

Nagyon jellemző, amint többször leírtam, hogy a magzati életen belüli határokat mennyire önkényesen, 
meghatározott célok szolgálatában húzzák meg. 

Az erkölcsi értékelés alapja mindenképpen, a legkülönbözőbb kiindulás után is az, hogy a 
megtermékenyítéskor az anyától független új emberi lény keletkezik, akinek életét védeni kell. Ha a 
potencialitás (emberré fejlődés lehetősége) érvét komolyan vesszük, akkor áll az élet veszélyeztetettsége esetén 
mindig kötelező úgynevezett minél teljesebb biztonságra törekvés elve (tutoriorizmus). Ugyanezt követjük 
akkor, amikor - mint említettük - kimondjuk, hogy vadászaton mozgó bokorra nem szabad addig lőni, míg nem 
tudjuk teljes biztonsággal kizárni, hogy nem egy hajtó vagy más emberi lény mozgatja. Hangsúlyozza ezt II. 
János Pál pápa az „Élet evangéliuma” című enciklikája is.11 

Az élet végének időbeli meghatározása és annak etikai következményei 
Az élet végének meghatározása hasonló elvi különbségek megtételével történik. Van olyan nézet, ami 

voltaképpen biológiainak mondható, mely szerint az ember akkor halt meg, amikor utolsó sejtje sem él már.12 
Sokkal általánosabb az a - tágabb értelemben szintén biológiainak tartható - nézet, mely az ember egészének 
mint embernek a halálát tartja döntőnek. Ennek a szívműködés leállása, a légzés megszűnte és



 

az agy működésének végleges lehetetlenné válása a jellemzői, ha mindezek együtt állnak fenn, valamint ha a 
szívműködés és a légzés spontán működése sem állítható már vissza. 

Az élet vége pontos időbeli meghatározásának az öröklési jogban már régóta igen jelentős szerepe van. Míg 
eddig az anyagi jellegű, vagyonelosztási kérdések álltak előtérben, az utóbbi évtizedekben egészen új lehetőség, 
egyes szerveknek a holtakból történő átültetése életbevágóvá tette a kérdés minél pontosabb meghatározását. (A 
szervátültetéssel külön fejezet foglalkozik, itt csupán a halál megállapításának elvi kérdéseiről ejtünk szót.) 

A halál beálltának meghatározása 
Az élet kezdetének és végének megállapítása számos szakma együttes konszenzusán alapul. Régebben 

egyértelműnek tekintette mindenki, hogy az élet kezdetének és végének megállapításában az orvos illetékes, 
mint olyan szakember, aki a halállal a leggyakrabban és a legközvetlenebbül konfrontálódik. Valójában az orvos 
nem azt állapítja meg, hogy mikor halt meg az ember, hanem azt, hogy mikor érte el azt az állapotot, amit 
általában halálnak ismerünk el. Nem is olyan régen még a szívverés megszűnése, a lélegzés abbahagyása volt a 
halál bizonyítéka, ezt figyelte meg, ezt igazolta az orvos. Az esetek többségében ma is ezek a halál legfőbb jelei. 

A halál időpontjának pontos meghatározására régen is törekedtek. Mint említettük, ennek akkor elsősorban 
jogi vonatkozásai voltak: örökléskor vitás esetekben el kellett dönteni, ki halt meg előbb. Nagyon tanulságos ma 
elolvasni Kenyeres Balázs orvosprofesszor Törvényszéki Orvostaninak^ (1909!) idevonatkozó részét. Az emberi 
szervezet három fő éltetőjének már akkor is a központi idegrendszer működését, a vérkeringést és a légzést 
tekintették. Leírja a könyv, hogy Loye és Regnard guillotine-nal kivégzett gonosztevőkön még egy órával a 
lefejezésük után is észleltek szívverést. Kenyeres így folytatja: „Az életjelenségek ezen lassanként való 
megszűnése felveti már most a kérdést, hogy mikor tekintsük (!) az életet megszűntnek, mely pillanattól kezdve 
mondjuk az egyént többé nem létezőnek. A kérdést kellőképpen megfejteni lehetetlen.” Érdekes példát is említ. 
A lefejezett embert természetesen halottnak tekinti mindenki abban a pillanatban, mihelyt a kés a fejét 
elválasztja a törzsétől, még ha ver is tovább a szíve. Ha azonban lövési sérülés miatt zúzódik össze teljesen az 
agya, de még ver a szíve, és hápogva lé egzik: mondhatjuk-e halottnak? „Éppoly kevéssé jogosult ez, mint ahogy 
nem felel meg a szigorú az ellenkező felvétel sem.” Amit ezután ír, mutatja a korabeli felfogás helyességét, és 
roegá ap thatjuk belőle korunk újabb előrehaladásának, az agyműködés elektromos regisztrálásának r ért: sezet. 
Akkor ez még ismeretlen módszer volt, és csak hiányára történik utalás. „Tulajdonképpen az öntudatos élet. 
tehát az agy működésének végleges megszűnésétől kellene számítani az egyén életének megszűnését, csakhogy 
ennek határát megállapítani nem lehet, s ezért úgy a közfelfogás, mint az orvostudomány más, könnyebben 
észlelhető működéseknek, nevezetesen a légzésnek és a szívverésnek megszűnésére helyezi a súlyt.” Nagyon 
érdekes végül még: „Ha több embernek látszólag egyszerre bekövetkezett halála esetén a sorrend megállapítása 
lényeges, az orvosi tudomány sokszor nem adhat biztos véleményt, s a bíróra kell bíznia annak megállapítását, 
hogy a konkrét esetben melyik működés megszűnésétől számíttassák az egyénnek megszűnése.”14 

A halál idejének pontos megállapítása jogi szempontból valóban igen fontos. Ma azonban gyakorlatilag 
egyértelmű jelek vannak az agyhalál igazolására (EEG, pontos neurológiai vizsgálat stb.). Jogosan mondhatjuk, 
hogy az ember mint ember akkor halt meg, amikor agyának működése teljesen megszűnt. Mégis egy szlovákiai 
sebész azt kérdezte tőlem: akkor most én, a ti véleményetek alapján kioperálhatom valakinek a veséjét, vagy 
kivehetem a szívét, olyan emberét, akinek a szíve még ver? Igaz, hogy mesterséges eszközökkel fenntartott 
működés ez, de szívverés és lélegzés! Nem mondhatjuk ki a halál beálltát azért, hogy átültethető legyen 
valamilyen szerve! A szervátültetés előtt biztosan meg kell állapítani, hogy az, akiből szervet fognak kivenni, 
valóban meghalt-e. A jogászok még arra is ügyelnek, hogy ezt pártatlan, a szervet átültetőktől független orvosok 
állapítsák meg. Ma is aktuális Petri Gábor sebészprofesszor véleménye: „...a halál fogalmának mind orvosi, 
mind jogi átértékeléséről van szó, és ez beleütközik begyökerezett hagyományainkba: tudományosakba, 
erkölcsiekbe egyaránt. Sem az orvosok, sem a jogászok, sem a vallásfelekezetek képviselői közt nincs teljes 
megegyezés ez ideig. A jelen körülmények közt nincs más megoldás, mint a kompromisszum: olyan testületi 
szintű megegyezés, amely a közvéleményt kielégíti.”15 Az orvosi kritériumokat a Sidneyi deklaráció foglalta 
össze 1968-ban.16 

28



29

 

Japánban a sintoista vallás szerint a halál beálltának megállapításához nem elegendő az agy halálának kimutatása. 
Ezért ott igen alacsony a szervátültetések száma. 

A halottakból történő szervátültetés gondolatát az adta, hogy megfigyelték: az ember egyes szervei, szövetei 
még életjelenségeket mutatnak, élnek, amikor az embert mint egyént már halottnak tekintjük. Ismeretes, hogy 
például a holttestek körme, szakálla egy ideig gyakran tovább nő. A legérzékenyebbek, a leghamarabb pusztulnak 
el, az egész test működését koordináló idegsejtek, melyeknek legfőbb központja az agy. A vese szövetei például 
sokkal tovább életben maradnak. Állatkísérletek bebizonyították, hogy a szív leállása után rövid idővel kivett 
egyes szervek más állatba ültetve életképesek maradhatnak. Minél hosszabb idő telik el azonban a vérkeringés 
megszűnése után. annál biztosabb, hogy oxigénhiány miatt minden szerv, szövet elpusztul. 

A holttestekből történő szervátültetés időpontját nagyon gondosan kell megválasztani. Nem történhet túl 
hamar, mert akkor esetleg egy még élő ember szervét távolítanák el, de túl későn sem, mert akkor a 
transzplantálandó szerv már nem lesz életképes: a műtét felesleges, sőt káros. Az orvosi kutatás mindkét irányban 
folyik: igyekeznek minél pontosabban és biztosabban megállapítani a halál időpontját, és kísérleteznek, hogyan 
lehet hosszabb ideig életben tartani a kiveendő, illetve a már kivett szerveket. 

Somogyi Endre, az igazságügyi orvostan professzora így ír: „A halálnak mint biológiai jelenségnek egyik 
legjobb megfogalmazását Genersich adta az alábbiakban: »...a halál az agyvelői és gerincvelői idegrendszer 
végső és teljes bénulása, amelynek következtében a légzés és szívverés minden élettani működése a minimumra 
száll le és rövid idő alatt teljesen megszűnik.« E meghatározás a halált - igen helyesen - biológiai folyamatnak 
jelöli meg. A klinikus fizikális vizsgálattal a halál bekövetkezési idejét a légzés és a szívműködés megszűnésének 
időpontjával határozza meg. A klinikai halál az egyén halálát jelenti; a test különböző szövetei azonban jelentős 
idővel túlélik a klinikai halál bekövetkezését. Átültetésre csak olyan szövetféleség alkalmas, amelyben a bomlási 
folyamatok nem haladtak előre. A központi idegrendszer csak percekkel éli túl a klinikai halált, más szövetek 
viszont a halál bekövetkezése után még hosszabb idővel is mutatnak különböző életjelenségeket.”17 Somogyi 
tehát a halál időpontját még a légzés és a szívműködés megszűnésének időpontjával határozta meg. Ez a két 
életjelenség azonban gépi segítséggel ma már akár évekig fenntartható. Ha a beteg nem nyeri vissza öntudatát, 
él-e még mint ember, vagy csupán egy kísérleti szív-tüdő preparátum, mint Lhermitte professzor állítja, vagy 
másként fogalmazva olyan halottról van szó, aki megtartotta jól verő pulzusát, mint Wertheimer mondta. 8 

A kérdés teológiai megközelítéséről XII. Pius pápa 1957. november 24-én az érzéstelenítés szakemberei 
előtt így beszélt: „Az orvos, elsősorban az aneszteziológus, hatáskörébe tartozik, hogy világosan és pontosan 
meghatározza annak a betegnek a »halálát«, illetve a »halál pillanatát«, aki eszméletének visszatérése nélkül hal 
meg. Tekintetbe vehetjük a szokásos kifejezést: »a lélek elválik a testtől«, de gyakorlatilag gondolnunk kell arra, 
hogy a »test« és az »elválik« pontatlan kifejezések... Ami az egyes esetben a halál beálltának meghatározását 
illeti, ezt semmilyen vallási vagy erkölcsi elvből nem lehet levezetni, ezért ez a kérdés nem tartozik az egyház 
hatáskörébe.”19 Az orvos tehát, úgy tűnik, felelősségével magára maradt. Kétségtelen azonban, hogy döntését 
jelentősen befolyásolja, hogy mit tart életről és halálról. Láttuk, az élet fenntartásának kötelezettségéről másként 
vélekedtek a sztoikusok és másként Hippokratész követői. Peter Levinson főrabbi szerint a szemita 
gondolkodástól idegen a görög dualizmus, mely szerint a tudat az élet döntő indikátora, amikor emberről van szó. 
„A test éppen olyan fontos, mint a lélek. Ahol a test él, élet van, amit nem szabad kioltani.”20 Ha ezt a nézetet 
fogadjuk el, lehetetlenné válik a szervátültetés. 

Számos jogász és teológus is nyilatkozik ebben a kérdésben. R. Schöning jogi álláspontja az, hogy a halál 
beálltának időpontjául azt tekintjük, amikor az orvos a szervátültetés céljából még fenntartott mesterséges 
vérkeringés ellenére arra a meggyőződésre jut, hogy önálló, vagyis a gépezettől függetlenített élet többé már nem 
állítható vissza.21 Ha ehhez hozzávesszük azt a követelményt, hogy a beteg öntudatlan, akkor megállapíthatjuk, 
hogy Schöning jogi oldalról közelítő nézete megegyezik azzal, amit XII. Pius pápa fent idézett beszédében 
kifejtett. Kétségtelen, hogy ez az orvos feladata, de hallgatólagosan feltételezik, hogy az orvos tudja, mit értsen 
halálon. Ez az előfeltétele annak, hogy meg tudja állapítani, hogy bekövetkezett-e. Levinson főrabbi 
véleményének idézése és a japán példa alapján látjuk a véleménykülönbségek jelentőségét. 

A halál az emberi lét egységének a megszűnése, a hagyományos kifejezéssel a „lélek elválása a testtől”. Nem 
kell keresztény világnézetűnek lenni ahhoz, hogy meglássuk: mindaz, amit idáig a személyről elmondtunk, a 
haldokló emberben eltűnőben van. Kétségtelen az is, hogy a személy megnyilvánulása csak akkor lehetséges, ha 
az agy valamennyire legalább ép. G. Geilen jogászprofesszor erről így ír: „Irreverzíbilisen roncsolt aggyal az 
emberi test nem ember többé.” „A szellemi megnyilatkozások érvényesülése nélkül nem lehet többé emberről 
beszélni, csupán hulláról, mesterségesen többé-kevésbé fenntartott részfunkciókkal.”22 



30

 

Teljesen hasztalan elméleti vitához vezetne az a kérdés, hogy az agy pusztulása egyúttal a halhatatlan lélek 
elválását jelenti-e a testtől? Erre a kérdésre az orvos természetesen nem tud válaszolni. Milyen fogódzó pontokat 
nyújt a teológia és a filozófia? Nyíri Tamás már idézett munkájából nézzünk néhány részletet: „A jeruzsálemi 
Talmud szerint a lélek három napig nem hagyja el a testet s megkísérli, hogy visszatérjen bele. Csak akkor távozik 
el, ha már megkezdődik a bomlás.”21 A természettudós szerint ez bizonyíthatatlan állítás, a keresztény teológus 
szerint legfeljebb filozófiai vagy teológiai nézet, mely hitre nem kötelez. 

Mit mond a filozófia a lélekről? A különböző felfogásoknak még vázlatos ismertetésére sem 
vállalkozhatunk. A megadott keretek között csupán néhány fogalom kiemelésére szorítkozhatunk. „A klasszikus 
görög filozófiában a test a lélek börtöne - amelytől csak a halál szabadíthatja meg a lelket” (Platón). Ez a felfogás 
az orvos szemszögéből inkább az élet megrövidítését igazolná. „Arisztotelész a platóni járulékos kapcsolattal 
szemben lényegi kapcsolatot tanít: a lélek a test szubsztanciális formája.”24 Ez a nézet az orvos számára 
kézenfekvő: az élet meghosszabbítását helyezi előtérbe. Önmagában véve azonban materialista értelmezést is 
lehetővé tesz. A korai kereszténység hangsúlyozza is, hogy „a lélek - mivel teremtmény - halandó... és örök élete 
Isten ajándéka”.2' 

A halál időpontjának meghatározását nem befolyásolja az, hogy a lelket halhatatlannak tartjuk-e, tehát 
materialista orvosokkal közös álláspont alakítható ki. A természettudósok is elismerik, hogy az ember és az állat 
között lényeges (egyesek szerint jelentős) különbség van. A különbség alapját nevezzük szellemi léleknek. Ez 
fogja össze, irányítja a test részeit. Ezért elmondhatjuk, hogy az ember teste is minden hasonlóság ellenére, 
jellegzetesen emberi, nincs „csak állati” része. Természettudósok, teológusok és filozófusok közös 
meggyőződése, hogy az emberi test irányítása, megszervezése az agy segitségéNel történik, ha az végleg 
elpusztul, az emberi test egysége megszűnt. Lehetetlen a külvilággal 

: kapcsc lat jellegzetes emberi fenntartása is. Nincs többé lehetőség arra, hogy az ember mint személy 
megnyilvánuljon. Mai felfogásunk szerint ezt az ember mint személy halálának tekintjük. Az előttünk feks test 
tehát már nem „ember”, nem vonatkozik rá a „Ne ölj!” parancsa, csupán a holttestet megillető tisztelet. 

Az embernek mint személynek, mint „embernek” a halálát az agysejtek elpusztulása jelenti. Keresztény 
teológusok, orvosok, jogászok nézete ebben megegyezik. G. Perico morálteológus kifejti 1968-ban: „Magának a 
halálnak a meghatározását az etikának át kell vennie az orvostudománytól. Az etika csak elvben állapíthatja meg, 
hogy ha az agysejtek bomlása megkezdődött, az orvos úgy áll »betegével« szemben mint »hullával«. 
Beszüntetheti tehát az életrekeltési kísérleteket, függetlenül attól, hogy terveznek-e szívátültetést, vagy sem.”26 E. 
Bucher jogász magántanár ezzel kapcsolatban már visszaéléstől is óv: „Az a kérdés, hogy a már egyszer 
megkezdett mesterséges légzést és a vérkeringés művi fenntartását szabad-e abbahagyni, és ha igen, mikor, az 
orvos számára súlyos hivatásetikai problémákat vet fel. Bárhogy határoz is, döntését nem befolyásolhatja az a 
tény, hogy a beteg halála után vesznek-e ki belőle szervet átültetés céljára.”27 Franz Böckle morálteológus 
hangsúlyozza, hogy „a test és a lélek nem fizikai részek, hanem metafizikai princípiumok, melyek az emberi lét 
alkotásában egymást kölcsönösen áthatják”.28 Ezek az elvek azonban lényegükben különböznek egymástól. A 
kettő kapcsolata a participációs gondolattal magyarázható. Ez azt jelenti, hogy minél kevésbé alkalmas a test a 
kapcsolatra, annál inkább csökken kettejük közt az egység is. 

Kari Rahner 1968. november 11-én az Osztrák Orvoskongresszuson részletesen foglalkozott a halál 
beálltával kapcsolatos teológiai megfontolásokkal. „A haldoklást akkor tudjuk a betegségtől elkülöníteni, ha 
tudjuk, mi a halál. A szervtranszplantációkor »élőt« ültetnek át egy halottból! Hol a határvonal élet és halál közt? 
Konkrét esetben a biológus és orvos ítélete nélkül nem lehet megmondani - mégis: mi az emberi halál általában - 
azt ezek a tudományok nem érintik... a kérdés: mikor halott az ember mint ember, összefügg azzal a kérdéssel, 
hogy mi az ember... és ez olyan kérdés, amit az orvos a filozófiai és teológiai antropológiának részben tovább kell 
adjon.5’29 „A teológus saját kiinduló pontjaiból arra a következtetésre jut, hogy az emberi élet emberi volta 
befejeződött, amikor az agyhalál bekövetkezett, bár annak pontos kritériumait át kell engedje a biológusnak és az 
orvosnak.”'50 A teológus elismeri tehát, hogy az ember mint ember meghalt, akkor is, ha egyes szövetei vagy 
szervei az eredeti szervezeten belül vagy azon kívül biológiai értelemben „élnek” vagy „továbbélnek”.31 

Rudolf Kautzky 1969-ben részletesen foglalkozott a modern orvostudomány etikai problémáival a 
Concilium című folyóiratban.’2 A halál időpontjával kapcsolatban ő is leírja, hogy orvosok, jogászok, teológusok 
az agyhalált tekintik az ember halálának. Az agy szövete nem tud regenerálódni, működése géppel nem pótolható. 
Az emberre igazán jellemző szellemi dimenzió, a személyes individualitás és identitás: mindez az agyhoz kötött. 
Fontos szempontra hívja fel a figyelmet: nem magától értetődő, hogy a halált úgy kell meghatározni, hogy az 
minden élőlényre igaz legyen. Vannak állatok, a fejlődés alacsony fokán, amelyek állományuknak 99%-át 
elveszthetik, anélkül hogy meghalnának: a maradékból képesek regenerálódni. Igaza lenne így Peter Levinson 



31

 

főrabbinak, akit fentebb már idéztünk: „Amíg a test él, élet van, azt nem szabad kioltani!””5 Eszerint azonban 
például egy szívadó, akit már régen eltemettek, csak akkor halna meg teljesen, amikor a szívét befogadó is 
meghalt. 

Szécsény Andor sebészprofesszor tömören összefoglalja a klinikai és a biológiai halálról való modern 
tudnivalókat orvosi szemszögből. „Az életből a halálba való átmenet nem egyik pillanatról a másikra, hanem 
fokozatosan történik. Klinikai szempontból halottnak mondjuk azt az egyént, akinek szívműködése - és így 
vérkeringése is - két percen keresztül megszűnt. A megfigyelés egyetlen pontos módszere az elektrokardiográfia 
(EKG), vagy - ha a mellkas nyitott - a szív megtekintése. A szívműködés megszűnése természetesen a vérkeringés 
teljes megszűnését is eredményezi, ami azt jelenti, hogy a szervezet szövetei, sejtjei nem kapják meg az életük 
szempontjából nélkülözhetetlen oxigént és egyéb anyagokat, másrészt a sejtek nem tudnak megszabadulni saját 
mérgező anyagcseretermékeiktől. Ennek következtében a sejtek, szövetek, szervek életműködése megváltozik, és 
bekövetkezik a biológiai vagy abszolút halál. Különböző szerveink, szöveteink különböző idő múlva halnak meg, 
helyesebben pusztulnak el véglegesen. Legérzékenyebb a központi idegrendszer, amely a vérkeringés 4-5 perces 
szünetelése alatt már irreverzibilisen károsodik... nem kevés azoknak a száma, akiket az orvosok a klinikai halál 
állapotából sikerrel újraélesztettek. - Számos klinikai tapasztalat mutatja, hogy a klinikai halál beállta után hat 
perc múlva a jelenleg rendelkezésünkre álló eszközökkel és módszerekkel a halottak már nem éleszthetők újra, 
mert ez alatt az idő alatt a központi idegrendszer véglegesen elpusztul. A központi idegrendszer életműködését a 
róla levezetett elektromos tevékenység regisztrálásával (elektroenkefalográfia: EEG) figyelhetjük meg: az agyi 
elektromos jelenségek megszűnése jelenlegi tudásunk szerint az agy irreverzibilis károsodását, és egyben a 
sikeres újraélesztés lehetőségeinek megszűnését jelenti. Klinikai szempontból az ilyen beteg halottnak tekinthető, 
újraélesztésére semmi remény, és szervei elméletileg megfelelők transzplantátum céljára.”34 

Az elvi alapok világosak. Az első szívátültetés mégis nem csak elismerést váltott ki. Az akkori frankfurti 
főállamügyész, Bauer szerint „a vádhatóság ilyen beavatkozás Németországban való felmerülése esetében 
kénytelen lett volna vizsgálat tárgyává tenni, vajon gyilkosság, vagy egyszerű emberölés miatt emeljen-e vádat”.0 
Werner Forssmann orvosprofesszor szerint még elképzelni is iszonyatos, hogy míg az egyik helyiségben 
rákapcsolják a szív-tüdő gépet a páciensre, a másikban türelmetlenül várják egy haldokló halálát.36 Mi lehetett 
ezeknek az ingerült reakcióknak az oka, hiszen eddig is ültettek át holttestekből szerveket? A szívátültetés 
egészen más élmény lehet a sebész számára. Ha valakinek a veséjét kiveszik, azzal semmiképpen sem ölik meg. 
Ha a szívét távolítják el, az ha eddig nem volt az, most már halott. Nem elég tudni, hogy az EEG „agycsend”-et 
mutat. A sebész vérévé kell váljék az a meggyőződés, hogy a beteg valóban meghalt. A Német Sebészeti Társaság 
javaslata az volt, hogy tizenkét órás agycsend után meg lehet állapítani a halált. W. Bushart ideggyógyász és P. 
Rittmeyer érzéstelenítő szakorvos ezzel szemben így nyilatkoztak: „Mi magunk láttunk már kétnapos elektromos 
agycsend után az EEG-ben teljes felépülést, és 24 órás szünet után tapasztaltuk a spontán lélegzés újra 
megindulását.”57 Gyógyszermérgezés miatt bekövetkezett kóma esetén mások is hosszabb-rövidebb idő után 
teljes felépülést írtak le. Ez az oka, írja Nizsalovszky, hogy a mérgezés esetét az 1968. júniusi Genfi Deklaráció is 
külön elbírálásban részesíti.38 Már a szervátültetés 1972-es magyar szabályozása is foglalkozott ezzel a kérdéssel. 
A 18/1972. (XI. 4.) Eü. M. számú rendelet 6. § (2) szerint nem szabad a szervet eltávolítani, ha a halott „mély 
hypothermia (rectálisan mért 27 °C) állapotában, illetve idült vagy heveny mérgezés állapotában halt meg”.39 

Az agyhalál beálltával az orvosok elvileg igazolva látták az ember halálát. A fenti esetek miatt azonban nem 
bíztak az EEG-ben. Javasolták, hogy végezzenek agyi angiográfiát, vizsgálják meg így az agy vérellátottságát. Ez 
a módszer azonban nem tudott nagyon elterjedni. Aggályosnak látták ugyanis, hogy haldoklón ilyen eljárást 
végezzenek. Ha pedig már meghalt a beteg, akkor felesleges a vizsgálat. Az idő előrehaladtával egyre többen 
elfogadták az agyhalál megállapítását mint a halál kritériumát. Ez eredményezte azt, hogy a szívtranszplantációk 
egy időre újra fellendültek.40 

Ma általános az a felfogás, hogy a véglegesen eszméletlen ember életműködéseit nem kell minden eszközzel 
fenntartani. Ha az agyhalált biztosan megállapítják, a lélegeztetőkészülék kikapcsolható, vagy akár annak 
működtetése mellett a transzplantáció céljára alkalmas szervek - az ehhez szükséges eljárás tekintetbevételével - 
kivehetők. Ekkor már biztosan halott, aki előbb még haldokló beteg volt. 

Wilfried Ruff, orvos és teológus, Franz Böcklére hivatkozva, felveti azt a lehetőséget, hogy nem lehetne-e az 
agy visszavonhatatlan károsodásának kimutatása után, tehát teljesen reménytelen esetben, még a halál biztos 
bekövetkezte előtt a beteg szerveit kivenni. Véleményét az értéksorrend elvével támasztja alá. Egyik oldalon van 
egy rövidesen biztosan meghaló ember, a másik oldalon egy olyan valaki, akinek az életét így még meg lehetne 
menteni, de minden perc késlekedés egyre bizonytalanabbá teszi a sorsát.41 O. Briscoe és R. Thompson erről a 
következőt írják: „Az átültetés sikerének előmozdítására az az - egyébként tarthatatlan - gondolat is felmerült, 



32

 

hogy a halál küszöbén lévő páciens veséjét, sőt szívét is megengedett legyen átültetés céljából kiemelni, ha ezeket 
a szerveket dialízissel vagy szívmotorral helyettesítik úgy, hogy ezek az eszközök feltétlenül elegendők az élet 
olyan időtartamra szóló fenntartására, amennyi ideig a páciens élete a szervkivétel nélkül is fenntartható volna. 
Ezt még a páciens beleegyezése esetén sem lehet megengedettnek tekinteni. A beleegyezés ugyanis tipikusan 
eutanáziába való beleegyezést jelentene.”42 (Ez az idézet egyébként azt is mutatja, hogy néhány évtizeddel ezelőtt 
az eutanázia engedélyezése elképzelhetetlen volt!) Nizsalovszky idézett könyvében azt az álláspontot képviseli, 
hogy: „Az idő előtti, élőből történő, a továbbélést önmagában kizáró szervkivételt nem lehet semmiféle jogérvvel 
igazolni.”43 Ő idézi a francia Deltombe-ot, aki szerint: „Az ember fél, hogy az orvos és a halál túl nagy 
familiaritása, az önmagában dicséretes törekvés egy másik élet megmentésére valójában ösztönzést ad olyan 
valaminek az elkövetésére, ami nem egyéb, mint viviszekció egy halálraítélten.”44 „A tetszhalottakkal halottként 
való elbánástól való félelem volt a motívuma a dán ápolónővérek transzplantációs sztrájkjának. Úgy látták, hogy 
annak végrehajtása egy régi dán törvény megszegését jelenti, amely szerint a haláltól számított 6 órán belül a 
halottat nem szabad a halálos ágyából kiemelni. A sztrájknak az lett a következménye, hogy 12 veseátültetés 
maradt el, amelyeknek a várományosai valamennyien meghaltak.”4' 

Kétségtelen, hogy a halál megállapításakor maradhatnak bizonytalan tényezők. A. Sustar morálteológiai 
véleménye szerint: „A biztosan haldokló betegnél... »bizonytalan módszert« is szabad alkalmazni, ha nincsen más 
kiút.”46 Rudolf Kautzky is hangsúlyozza, hogy: „Az elhatározás emberi, nem matematikai pontosságú, morális, 
azaz gyakorlati biztonságú.”47 Az orvosok nagyon törekednek a biztonságra, érthetően visszariadnak attól, hogy 
valakit esetleg megöljenek. A legkisebb ingadozás is súlyosan befolyásolná a közvéleményt: „Ebbe a kórházba 
nem szabad befeküdni, mert itt megölik az embert!”48 A visszaélések megakadályozására hazánkban a Szervezeti 
Szabályzat így intézkedik: „A potenciális donor súlyosan beteg egyén, akinél minden beavatkozásnak a 
gyógyítást kell szolgálnia. Donorrá csak akkor válik, ha a halál kétségbevonhatatlanul beállt, és ezt a törvényben 
előírt bizottság megállapítja.”49 

Összefoglalva a halál beálltának kritériumai: 
1-2. A szív működése leáll. 
1-2. A lélegzés megszűnik. 
3. Az agy elhal. 
4. A test valamennyi sejtje elhal. 

' SINGER, PETER: Pmctical Erhics. Cambridge, 1993\ Cambridge University Press. 151. p. 
; SERRA, ANGELO, "L'Embrione umano «cumulo di cellule» o «individuo umano»". in La Civillá Cattolica 152 (2001) 348 - 362. p. 
’ EDWARDS, R. G - STEPTOE, P . C., - PURDY, .1. M., "Fertilization and cleavage in vitro of preovulation human oocytes", in Nature 227 (1970) 307 - 309 p. 
4 EDWARDS, R. G.,-STEPTOE . P. C., - PURDY, J . M., "Human Blastocysts grown in culture". in Nature 229 (1971) 133 p. 
' STEPTOE. P. C- EDWARDS. R. G.. "Birth alter the reimplantation ofa human embryo" in Láncét 2 (1978) 366 p. 
6 SERRA. ANGELO, "L'Embrione umano «cumulo di cellule» o «individuo umano»". in La Civillel Cattolica 152 (2001) 359 - 360: SERRA, 

ANGELO-COLOMBO. ROBERTO. "Identity and status of the Human Embryo: The Contribution of Biology", in Pontificia Academia Pro Vita, Identity and 
Statute of Human Embry o : Proceedings of the Third Asembly of the Pontilical Academy fór Life, Libreria Editricc Vaticana, Cittá dél Vaticano, 1998. 
p. 163; SERRA. ANGELO. L'Uomo-embrione: II Grande Misconosciuto, Cantagalli, Siena, 2003, 42. p. 

WARNOCK, MARY, A Question of Life: The Wamock Report on Human Fertilization & Embryology, Basil Blackwell, Oxford, 1985, 59. p. 
' SERRA. ANGELO, "L'Embrione umano «cumulo di cellule» o «individuo umano»". in La Civiltá Cattolica 152 (2001) 361 - 362. p. 
J GAIZLER GYULA: Mint orvos és mint teológus... Kalandozások az orvostudomány és a filozófia-teológia határterületein. Budapest, 1990. Ecclesia. 68-71. 

p. 
10 CASPAR, PHILIPPE: Animation de Käme et Unicité de la Forme Chcz Saint Thomas D'Aquin. Anthropotes, 5 (1989) 116-118. p. 

1 JÁNOS PÁL. 11.; Evangelium vitae. Enciklika. Budapest, s. a. (1995). Szent István Társulat. 
: ZIEGLER, J. G. (Hrsg.): Organverpflanzung. Medizinische, rechtliche und ethische Probleme. Düsseldorf, 1977. Patmos, 84. p. 
' KENYERES BALÁZS: Törvényszéki Orvostan. S. L, 1909, M. Orvosi Könyvkiadó Társ. 
4 Ibid. 428. p. 
r PETRI GÁBOR: Előszó. In NIZSALOVSZKY ENDRE: A szerv- és szövetáiültetések joga. Budapest, 1970. Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó. 8-9. P- 
6 Lásd függelék. 

SOMOGYI ENDRE: AZ igazságügyi orvostan alapjai. Egyetemi tankönyv. Budapest. 1979, Medicina. 102-103. p 1 SAVATIER, J.: Et in hóra mortis nostrae: 
Le probleme des greffes d'organes prelevés sur un cadaver. Reueil Dalles Sirey, 18 (Mai 1968.) Cahier 8. 89-94. p.; Cit.: NIZSALOVSZKY ENDRE: A szerv- 
és szövetátültetések joga. Budapest, 1970. Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 21. p. PiUS, XII.: Az újjáélesztés jogi és erkölcsi kérdései. Beszéd. 1957. XI. 
24. Acta Apostolicae Sedis, XLV. (1957) 1027-1033. p.; CiL: RUFF, W.: Organverpflanzung. Ethische Probleme aus katholischer Sicht. München, 1971, W. 
Goldmann, 120. p. 
20 Cit.: ZIEGLER, J. G. (Hrsg.): Organverpflanzung. Medizinische, rechtliche und ethische Probleme. Düsseldorf, 1977, Patmos, 84. p ■] SCHÖNING. R.: Zur 
Fesstellung des Todeszeitpunktes. Neue Juristische Wochenschrift, Jg. 6. (1968) Heft 189; Cit.: NIZSALOVSZKY ENDRE: A szerv- és szövetáiültetések 
joga. Budapest. 1970, Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 209. p. 
~ GEILEN, G.: Das Leben des Menschen in den Grenzen des Rechts - zu den Wandlungen des Todcsbegriffens und zu neuen Schutzproblemen des 

werdenden lebens. Zschrfd. gesamte Familienrecht, Jg. 15. (1968) Heft 3. 125. p. 
25 NYÍRI TAMÁS: Antropologiai vázlatok. Budapest, 1972, Szent István Társulat, 200. p. 
:4 Ibid. 21 Lp. 
- Ibid. 202. p. 



33

 

Szívátültetés orvosi-etikai kérdései. Mérleg, 4. évf. (1968) 3. sz. 257. p. 
' BÜCHER, E.: Rechtliche Probleme in Zusammenhang der Transplantationbeschaffung. In LARGIADÉR, F. (Hrsg.): Organ-Transplantation. 

Stuttgart. 1966, G. Thieme, 75-84. p. 
:f BöCKLE. FRANZ: Fundamentalmoral. München, 1978, Kösel, 43. p. 
‘ RAHNER, KARL: Theologische Erwägungen über den Eintritt des Todes. Schriften zur Theologie. Einsiedeln-Zürich-Köln, 1968, Benziger, 324-326. p. 
" Ibid. 327-328. p. 

Ibid. 328. p. 
KAUTZKY, RUDOLF: Technischer Fortschritt und ethische Problematik in der modernen Medizin. Concilium, Jg. 5. (1969) 378. p. 
Cit.: ZIEGLER, J. G. (I Irsg.): Organverpflanzung. Medizinische, rechtliche und ethische Probleme. Düsseldorf, 1977, Patmos, 84. p ‘ SZÉCSÉNY ANDOR: 

A szervátültetés sebészi problémái. In CSABA GY. (szerk.): A szervátültetés jelene és jövője. Budapest, 1969. Medicina, 212-213. p. 
,r NIZSALOVSZKY ENDRE: A szerv- és szövetátültetések joga. Budapest, 1970. Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 81. p. 
1 Ibid. 
* Szívátültetés orvosi-etikai kérdései. Mérleg, 4. évf. (1968) 3. sz. 256. p. 
r NIZSALOVSZKY ENDRE: A szerv- és szövetátültetések joga. Budapest, 1970, Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 279. p. 
31 A 18/1972 (XI. 4.) EüM rendeletet a 18/1998 (XII. 27.) EüM rendelet helyezte hatályon kívül. Ez utóbbi 8. § (4) bekezdése mondja ki, hogy az egyes 

szervek, szövetek átültethetőségének szabályait a mindenkori szakmai irányelvek határozzák meg. 
* ENGLISH, T. A. H. - COOPER, D. K. C. - CORY-PEARCE, R.: Recent. experience with heart transplantation. British Medical Journal, vol. 281 (1980) 

no. 6242. 690-702. p. 
1 RUFF, W.: Organverpflanzung. Ethische Probleme aus katholischer Sicht. München. 1971. W. Goldmann, 119. p. et seq. 
* BRISCOE, O. V. - THOMSON, H. M.: Some problems of transplantation. Australian Journal of Forensic Sciences, vol. 1 (Dec. 1968) no. 2.; vol. 1 (Mar. 

1969) no. 3. 19. p.; Cit.: NIZSALOVSZKY ENDRE: A szerv- és szövetáiültetések joga. Budapest, 1970, Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 226. p. 
c NIZSALOVSZKY ENDRE: A szerv- és szövetátültetések joga. Budapest, 1970, Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 214. p. 
** Ibid. 278. p. 
1 Ibid. 215-216. p. 

Szívátültetés orvosi-etikai kérdései. Mérleg, 4. évf. (1968) 3. sz. 250-261. p. 250. p. 
KAUTZKY RUDOLF: Technischer Fortschritt und ethische Problematik in der modernen Medizin. Concilium, Jg. 5. (1969) 378. p. 
Magyar Imre orvosprofesszor megjegyzése az eutanáziával kapcsolatban. 

* Szervezeti Szabályzat (1978, VI/1.) GAIZLER GYULA - NYÉKY KÁLMÁN 

Abortusz és élet-etika 
Nem szeretnénk gyermeket, de jött. 

Abortusz: A halál választása 
„...nem segítek hozzá egyetlen asszonyt sem magzata elhajtásához. Tisztán és szentül megőrzőm életemet és 

tudományomat. ” (Részlet a hippo kralé szí orvosi iskola esküjéből.) 
„Az emberi életet kezdetétől fogva fenyegetés esetén is A LEGTELJESEBB tiszteletben tartom és orvosi tudásom 

nem fogom az emberiesség törvényeivel szembenálló módon felhasználni. ” (Részlet a genfi - javított - 
deklarációból.) 

Ezt a fejezetet azzal szeretném kezdeni, hogy igyekszem az elmondandómat úgy fogalmazni, hogy ne 
hagyják abba itt az olvasást, mondván magukban: „Kemény beszéd ez, ki hallgatja.” Inkább azt vegyék észre, 
amit a megmaradó hallgatóság Jézus környezetében, hogy - bármilyen fennkölten hangozzék is - az Élet Igéit 
igyekszem tőlem telhetőleg szavakba foglalni. 

Kezdetben leírom az abortusz elleni elveket, azután az emberi megfontolásokat, a nehézségeket, 
szenvedéseket. Már jó előre megjegyzem, hogy az itt elmondandók nem amolyan férfias beszédek, túlzások. 
Ugyanezt hallhattuk például Dr. Drenyovszky Iréntől, a Keresztény Orvosok Magyarországi Társasága 
elnöknőjétől is gyakorta. 

Fontosnak tartom, hogy általában a hívő keresztények és a humanista gondolkodásúak tisztában legyenek az 
abortusszal kapcsolatos egyházi állásponttal. Ezért itt is külön pontban ismertetem az „Evangélium Vitae” 
enciklika idevonatkozó részét. A rendkívül nagyszámú abortusz végeztetői közt feltételezhetően sok hívő 
keresztény van. Nem tudjuk, hogy mekkora szerepe van ebben a tájékozatlanságnak. Annyit el kell mondanom: 
egy püspök megemlítette egy beszélgetésben, hogy egy év alatt 10-nél kisebb volt az abortuszt meggyónók 
száma. Egy másik pap elmondta, hogy évek óta alig van, aki bűnként említette volna. Valóban tájékozatlanság ez? 
A tájékozatlan lelkiismeretre történő hagyatkozás eredménye? 

Az orvosi szaksajtóban az abortuszkérdést már csupán technikai szempontból tárgyalják, minden 
emocionális rezdülés nélkül. 

Jogilag az abortusz a „különös kegyetlenséggel elkövetett emberölés - gyilkosság” csoportjába kellene 
tartozzék, különös tekintettel arra, hogy számos alkalommal a fejét külön levágják, máskor sóoldatot 
fecskendeznek be, mely a magzatot többórás kínlódás után öli meg. Állatok ily módon való megölése esetén az 



34

 

állatvédők már régen táblákkal vonultak volna föl a barbár gyilkosságok ellen. 
Tájékoztatásul leírom, hogy az emberi magzat 2 hónapos korában 2 > < 2  = 4 cm, 3 hónaposán 3x3 = 9 cm, 

4 hónaposán 4 x 4 = 1 6  cm, 5 hónapos korában pedig 5 x 5 = 25 cm hosszú. 
Jellemző, hogy még maguk az abortuszt végző orvosok sem gondolják át, mit is tesznek valójában. Jól 

igazolja ezt annak a számtalan abortuszt végzett nőgyógyásznak az esete, aki amikor először meglátta a saját 
maga által végzett terhességmegszakítás ultrahangos felvételének újravetítése során, hogy mi is történt, lerakta a 
küretkanalat, és azóta sohasem végzett művi abortuszt. (A Néma sikoly című filmnek az abortuszt végző 
nőgyógyász számára való levetítése után történt.) Bizonyára ennek a pszichés tényezőnek is nagy szerepe van 
abban, hogy a terhes anyák állapotuk előrehaladtával, tehát amikor már szemmel látható a baba, egyre inkább 
visszalépnek a terhességmegszakítástól, de ha mégis, későn is elvégeztetik az abortuszt, a pszichés hatás igen 
jelentős (Post Abortion Syndrom, az abortusz utáni tünetegyüttes).



Az abortusz általános etikai problémái

35

 

 

 Előzetes megjegyzésként leírom, hogy itt csak az általános etikai és bioetikai kérdésekkel foglalkozom 
tudományos szinten. Nem térek ki részletesen a kérdés szociológiai, magyarságmegőrző stb. vonatkozásaira. 
Ezekről életvédő jellegű tanfolyamokon, konferenciákon számos alkalommal állást foglaltam, mozgalmi szinten 
harcot folytattam. Természetesen előfordul, hogy egy-egy célzást teszek a kérdés fenti vonatkozásaira. 

Az abortusz tárgyalása tisztán tudományos szempontból szinte lehetetlen. Észérvek, érzelmek, indulatok 
egymásnak feszülnek. Mindenki tudja, hogy itt egzisztenciális döntésekről van szó.1 Jobbágyi Gábor mondta 
egyszer az abortusz és az eutanázia etikai kérdéseinek sommás értékelésében: „Lehet ezekben vég nélkül 
vitatkozni, érvet érv mellé tenni. A döntő mégis az: Megölöm a magzatot vagy sem?! Megölöm az öreg embert 
vagy sem?!” 

Kérem ezért olvasóimat, hogy ha a szigorúan tudományos érvek mögül érzelmi hangoltságot is vélnek 
kiolvasni, ezt tekintsék elkerülhetetlennek. Ezekben a kérdésekben lehetetlen ilyen vagy olyan meggyőződés 
nélkül akár tudományos szintű vitát is folytatni. Bizonyára kitűnik majd, hogy a leginkább tiszta tudományt űzők 
ezt csak azután teszik, miután előbb definíciókkal biztosították a lehetőséget, hogy a számukra egyetlen helyes 
érvelést ezután már kristálytiszta tudományos módon végigvezethessék. Nem új dolog ez, minden középkori 
filozófiai könyvben történik erről említés. Jó segítséget jelent, ha belegondolunk: a felsorolt érvek az élet vagy a 
halál kultúráját szolgálják-e. 

Magyarországon élünk, ezért lehetetlen, hogy meg ne említsük: évente 30 000-rel vagyunk kevesebbek. 
Hazánkban nem lehet arra hivatkozni, hogy túlnépesedés van. Az is köztudott, hogy több ezer család szeretne 
gyermeket örökbe fogadni. Ismeretes, hogy az utóbbi időben számos még meg nem született gyermeket adtak - 
természetesen megszületésük után - örökbe külföldre komoly pénzekért. Rendkívül nagy a jelentősége a 
nemrégiben alakult Alfa Szövetségnek,2 a még meg nem született életek megmentésére. 

Számtalan, a végső etikai kérdéseket érintő vonatkozással kell ezen fejezetben is megbirkóznunk. Ha 
például az etika alapjául ki-ki csak saját közvetlen hasznát tekinti döntőnek, más eredményre jutunk, mint ha 
messzebb mutató szempontokat is tekintetbe veszünk. Több előadásomban említettem, hogy egy társadalom 
etikai értékét azon lehet lemérni, mennyit áldoz azon társaira, akik ezt nem tudják visszafizetni (legalábbis 
anyagi javakban nem). Ilyenek például a krónikus betegek, járóképtelenek, veseelégtelenségben szenvedők. 
Ezek közé tartoznak bizonyos értelemben a még meg nem születettek, az utánunk következő generáció is. 
Régebben a következő generáció a szülők eltartásáról gondoskodott, a több gyermek elsősorban nem több 
fogyasztó szájat, hanem több segítő kezet jelentett. Ma egyre kevésbé gondolnak az emberek például arra, hogy 
még nyugdíjuk is attól függ majd, hogy hányán lesznek a következő generációban, és ebből hányán hajlamosak 
áldozni az idősek eltartására. Különösen problémás, hogy ha a jelen generáció számára az anyagi javak 
képeznek csupán értéket, mi biztosítja a saját létük fenntartását, amikor ők személyesen képtelenek már erre? Ha 
a jelen generáció saját rövid távú anyagi érdekeiben gondolkodik, már anyagilag is rosszul jár. Fekete Gyula 
Véreim, magyar kannibálok! Vádirat a jövő megrablásáróP című könyvében bőven fejtegeti, hogy akik nem 
gondoskodnak utódokról, mert azok helyett inkább anyagi javakat akarnak, gyakorlatilag „megeszik” utódaikat. 
Ne csodálkozzanak, hogy a mégis felnövő kevesek ilyen példát látva maguk előtt, nem igyekszenek majd 
segíteni szüleik generációján. 

Nehéz elképzelni, hogy manapság túl sokan lennének, akik „honleányi” kötelességből szülnének, hogy 
„szaporodjék a magyar nép”. Mégis elgondolkodtató az alábbi rövid történet: Egy többedik gyermekét váró 
cigány édesanya jelentkezett valami rendellenességgel a nőgyógyászaton. A nőgyógyász azonnal abortuszt 
ajánlott, mire a cigány anya azt válaszolta: „Ölje meg a doktor úr a maga fajtáját, ha akarja, az enyémet nem!” 

Már a használt szavak is utalnak a mindenkori szerző világnézetére. Áldott állapot, várandós, másállapot, 
állapotos, terhes állapot, terhes! íme a sorrend. E mögött mély érzelmek húzódnak meg. Várt gyermek, 
elfogadott gyermek, kiiktatandó gyermek. Várjuk-e a gyermeket? Áldás-e a gyermekáldás? 

Az emberi élet kezdetének és végének meghatározása című fejezetben leírtakat nem kívánom részleteiben 
megismételni, csupán felvillantásszerűen hivatkozom az ottani megállapításokra. 

Alapvető kérdés: Mikortól tekintjük embernek a megfogant magzatot? A magzat „potenciálisan ember” 
vagy inkább valóságosan ember és potenciálisan például felnőtt, vezérigazgató vagy tanárnő?! Milyen az etikai 
megítélése? Személy-e? Kezdettől - a megtermékenyítéstől - fogva vagy csak valamikor később lesz azzá? 
Mikor csak valami, ki tudja, mi? Az én ítéletemtől függ ez, vagy objektív valóság? 

Mikor kezdődik és mikor végződik az élet? Ez a kettős kérdés napjainkban új jelentőséget kapott az élet 



36

 

kezdetén mind a művi terhességmegszakítás, mind pedig a génmanipulációk, valamint az élet végén az 
öngyilkosság és az eutanázia erkölcsi megítélésében. 

A teológiai állásfoglalás mindenkor a természettudományos ismeretekre támaszkodott, és lényegileg ma is 
ezt teszi. Ami a kérdést gondokkal övezi, az az, amint említettem: távolról sincs lehetőség arra, hogy a problémát 
tárgyilagosan, tudományos szigorúsággal tárgyalhassuk. Világszerte annyi, oly mértékű érzelmi töltés, előítélet 
veszi körül, hogy ezek tekintetbevétele és megválaszolása nélkül nem számíthatunk megértésre még azok közt 
sem, akik voltaképpen hasonló nézeten vannak. 

Nézzük ismét a kérdést, amiből nyilvánvalóvá válik a megítélés nehézsége: „Mikor kezdődik a várt 
gyermek élete, és mikor a nem várt magzaté?” Ha ugyanis a gyermeket örömmel, szeretettel várjuk, Isten 
áldásaként fogadjuk, akkor mindenki tudja, hogy a gyermek élete akkor kezdődött, amikor a két sejt, a 
spermocyta és a petesejt egyesültek egymással. Ha a gyermeket nem vártuk, akkor is gyakori, hogy szívesen 
vagy kissé nehezebben, de elfogadjuk. Az élet kezdetére adott válaszunkon nem kell töprengeni. 

Teljesen más a helyzet akkor, ha semmiképpen sem akarják, hogy a magzat világra jöjjön. Igen ám, de 
nemcsak a magát áldott állapotban lévőnek tekintő anya, de a terhes nő sem akarja magát gyilkosnak látni. Mit 
tehet? Kapórajön számára, hogy számos teológus, filozófus és orvos elvi nehézségeket lát az élet kezdetének 
pontos meghatározásában. Van, aki arra hivatkozik, hogy csak akkor tekinthetjük személynek a 
megtermékenyített sejtet, ha már nem tud teljes értékű két életté osztódni, mert a halhatatlan lélek nem osztható. 
Van, aki szerint a sejthalmaz akkor tekinthető személynek, ha legalább néhány agysejt kifejlődött már, van 
mihez kapcsolódjék a halhatatlan lélek. Van olyan nézet is, mely külső tényezőhöz, az anyaméhben való 
megtapadáshoz köti az emberré, személlyé válás idejét. 

Mindezek azonban lezajlanak legkésőbb a megtermékenyítéstől számított két hét alatt. Igen ám, de az an>a. 
hacsak nem csináltat hetente terhességi laboratóriumi vizsgálatot, csak akkor gondol arra, hogy „más" 
állapotban van. ha kimarad a havi vérzése. Ekkor már régen túl vagyunk a filozófusok, teológusok problémás 
korszakán. Hogyan gondolkodik az a nő, aki nem akar gyilkos lenni, és tud a fenti érvekről? Feltehetően arra 
gondol legalább tudat alatt, hogy ha a tudósok és a teológusok a kérdésen problémáznak az első két hétben, ha 
addig még nem dőlt el a kérdés egyértelműen, akkor hátha még később is vitatható az igazán emberi élet kezdete. 
Igaz, hogy élet vagy halál kérdésében csak biztosra „szabad menni” — de ez már igazán nem jut el a vergődő 
anya tudatáig. 

Gondoljuk át a kérdést fordítva is. Vajon a teológusok, filozófusok nem úgy érzik-e, hogy a kínlódó anyán 
segítenek, amikor érveket szállítanak? Ne felejtsük el azt sem, hogy egy gyötrődő nő számára az értékek még 
értékek! Nem akarnak gyilkosok lenni! Mit tehetünk, tehetünk-e egyáltalában valamit, hogy megmentsük őket a 
rettenetes elhatározástól: „Elpusztítom. Na és?!” Ez a „Na és?!” az, ami álmatlan éjszakákat okozhat a segíteni 
akaróknak is. 

Minden életet, főleg minden emberéletet siratnunk kell, legyen az szláv, zsidó, német, magyar vagy cigány. 
Kicsit részletesebben foglalkozom Kis János metsző logikával felsorakoztatott érveivel. Abortuszról írt 

könyvének első részében4 azt igyekszik igazolni, hogy senki sem köteles a saját szerveinek, saját testének 
„rendelkezésre bocsátására”, hogy ezzel mások életét megmentse. Külföldi eredetű példát is hoz. Ha valaki saját 
veséjének működtetésével tudná egy másik „teljes értékű” felnőtt életét megmenteni, még ha a kezelést meg is 
kezdte, megszakíthatja, a csöveket letépheti anélkül, hogy jogilag felelősségre lehetne érte vonni. (Mellesleg: 
ilyen kezelésmód nincs.) A terhes nő, aki szállást és élelmet ad magzatának, eszerint nyugodtan mondhatja: 
„Megölöm, és kész?!” Senki sem vonhatja jogilag felelősségre. Igaz, hogy az emberölés vádját senki sem 
vállalja szívesen. (Egy ilyen témájú előadás 
hallgatója kikérte magának, hogy őt gyilkosnak nevezzék). Igaz az is, mint Kis János 3. példájában leírja: ha egy 
apa két végveszélybe került fiú mentésekor nem a saját gyermekét választja, akkor felesége alkalmasint azzal 
fogadja: „Szörnyeteg vagy te, nem apa!” Ezzel a nézettel az olvasók is bizonyára egyetértenek. De ha egy anya 
megtagadja, hogy szállást adjon saját gyermekének, és emiatt az eltávolított magzat meghal - mit mond, mit 
mondhat akkor az apa, mit a társadalom? Rendbe tetette magát? Kis János maga sem tartja elégségesnek ezt az 
érvelést, ezért a továbbiakban már a magzat tulajdonságai alapján (érez-e stb.) kívánja bizonyítani, hogy nem 
lehetnek saját jogai, illetve mikor lehetnek mégis. Könyvében a horizontális, e világi érveket igyekszik 
koherenssé tenni. A repedések csak akkor fedezhetők fel, ha a jog területéről az erkölcsére, az emberiesség 
problémái közé merészkedünk. Szerinte „jogos” a magzat megölése, de gondolom, éppen az ő példája alapján 
könnyen szörnyetegnek tarthatják azt, aki ezzel a „jogával” él! 



37

 

Időközben egyre újabb elméletek látnak napvilágot. A már említett Peter Singer és a hasonló elveket valló 
Norbert Hoerster5 szerint nem minden, az emberi nemhez tartozó egyén élete védendő emberként, csak azok, 
akiknek éntudatuk és racionalitásuk van. Nem személyek e szerint az embriók, a gyermekek egyéves korig, a 
szellemileg visszamaradottak, az aggkori gyengeelméjüek. Egy kifejlett emlősállatnak így több joga van az 
élethez, mint egy első évét még be nem töltött gyermeknek! Egyébként ha csak öntudatos állapotban vagyunk 
emberek, akkor például alváskor meg szabad ölni bennünket?! Ezt még Singer sem vallja. R. Spaemann6 
megjegyzi, hogy ha valaki pár évvel ezelőtt az abortuszkampánynak ezeket a döbbenetes következményeit 
megjósolta volna, akkor azt felelőtlen félelemgyártónak bélyegzik. Az elmélet védői sem merték következetesen 
keresztlilvíve ajánlani elgondolásaikat, ezért „csak” a születés előtt tartották alkalmazhatónak. Az anyaméh lett 
a legveszélyesebb hely a földön. 

Spaemann szerint azoknak az orvosoknak, akik nem vállalják az abortuszt, önmaguk elhatárolására ismét ki 
kell függeszteniük előszobájukba a hippokratészi eskü szövegét, mint a hitleri időkben - amint akkor főleg az 
eutanáziák miatt - tették. 

A másik ellenvetés, hogy van-e jogunk mások meggyőződése ellenében törvényt hozatni? Nem csak azokra 
vonatkozhat-e a törvény, akik embernek tartják a megtermékenyített petesejtet? Különösen jogászok számára 
fontos e kérdésben a tisztánlátás. Az állatvédők sem csak azokat a kínzásokat akarják megszüntetni, amelyeknek 
a végrehajtói hiszik, hogy az állat tud szenvedni! Ha jobban meggondoljuk, akkor például lopás vagy gyilkosság 
ellen sem lehetne törvényt hozni, hiszen a tolvajok és gyilkosok nem tartják azt bűnnek. 

A törvényi tiltás ellen azt is felhozzák, hogy akkor felszökik a titkos abortuszok száma, ami az anyai 
halálozás növekedésével jár. Angliában az 1967 előtti, tehát amikor ott még tilos volt az abortusz, kriminális 
abortusz által előidézett évi húsz anyai halálozással szemben áll a mostani évi kétszázezer megölt és meg nem 
született magzat.7 

Tapolyai Mihály pszichiáter abortuszra várakozó nők között TAT-teszt vizsgálatot végzett. A TAT- teszt 
módszerét, amit egyik kidolgozójáról Henry Alexander Murrayról Murray-tesztnek is neveznek, azon a 
feltételezésen alapul, hogy valaki - miközben történeteket talál ki képek alapján - meghatározó motívumokat, 
szükségeket, magatartásformákat, konfliktusokat fejez ki személyiségéből. A megkérdezettek több mint 70%-a 
gyilkosság utáni helyzetet olvasott ki a bemutatott képekből. Amikor megkérdezte őket: „tehát úgy gondolják, 
hogy megölik gyermeküket?”, felháborodottan tiltakoztak.8 

És ha meggyőzöm az anyát, hogy ez gyilkosság? Mi lesz, ha mégis az abortusz mellett dönt? Mit 
válasszunk? Feladatunk a lassú, szeretettel teljes meggyőzés, és az abortusz felé csábító gondok enyhítése. 

Mindezek előrebocsátása után meg kell mondanom, hogy rendkívül súlyosnak látom a lelkiismeretet 
alakítók felelősségét. Könnyű azt mondani, hogy ki-ki cselekedjék saját lelkiismerete szerint. De ki alakította, ki 
„fésülte” azt? Milyen erkölcsi normákat tarthatok követhetőnek? Kik mernek segítséget adni a lelkiismeret 
alakításában, mint azt a Hawaii nyilatkozat összeállítói tették? 

Az elvi nehézségeket tovább súlyosbítja két tényező. Az egyik, hogy amilyen elvek alapján döntök az élet 
kezdetéről, ugyanazon vagy hasonló elvek alapján kell véleményt alkotnom az élet végéről is. Ami az élet elején 
emberölés, az élet végéhez közel is az, és viszont. A másik a genetikai kísérletek. Ha nem emberi személy, 
hanem csak sejthalmaz az a „valami”, akkor nyugodtan lehet tépni, vágni, lefagyasztani. De ha ember?! 

Szeretnék egyetlen példát elmondani, meddig juthatunk a kérdés ilyen vagy olyan elbírálásával. Egy orvosi 
cikkben Pajor Attila9 és munkatársai pár éve arról írtak hazánkban, hogy abortuszra váró anyák magzatának 
szívhangját meghallgatják az abortusz elvégzése előtt, majd úgy veszik ki, hogy azután is meghallgathassák a 
szívhangjait, és csak ezután nyitják meg a mellkasát és a hasát, hogy a májából gyógyszerkészítés céljára 
szövetet vegyenek. A szívhang meghallgatására azért volt szükség, hogy biztosan tudják, él-e még a magzat, 
mert akkor a máj szövete életképesebb. Egyetlen, külföldön élő magyar orvos, Mertz Tibor10 talált kivetnivalót a 
módszerben, mondván hogy ez a módszer az állatokon végzett kísérletek viviszekcióival, élveboncolásaival 
azonos! Az Orvosi Hetilap szerkesztősége megvédte a szerzőket, mondván hogy az anya hozzájárult az 
abortuszhoz és a szövetkivételhez. A magzat? Azt nem lehet megkérdezni. 

Mi tehát az igazság, mit mondhatunk? Meggyőződésem, hogy emberi, védendő élet keletkezik a két sejt 
egyesülésekor. Mint természettudománnyal foglalkozó ember, nem tudok második, külön e célra alkalmas, a 
megtermékenyítésnél alkalmasabb pillanatot találni. Ha ez a felismerés sokakban tudatosodna, nagyon sok 
kérdés már ezzel megoldódna. Öcsiről és Hugiról beszélhetünk már ekkor?! 

És akinek a problémája mégsem oldódik meg? Végig kell gondolni, kinek és mi okból van joga embert ölni. 



38

 

Régebben egyértelmű válaszokat tudtunk adni erre a kérdésre. Néhány példa: A katona, aki parancsot kap, hogy 
lőjön az ellenségre. Akit megtámadnak, akinek az életét akarják elvenni — a jogos önvédelemnek számos esete 
van. A bíró, aki törvények alapján halálra ítél egy gyilkost. (Ahol a halálos ítéletet a törvény megengedi.) 
Vannak tehát a közvetlen és közvetett emberölésnek kialakult szabályai. 

Természetesen mindnyájan tudjuk, hogy ma ezek ellen is harcolnak. Nem szabad halálos ítéletet hozni, nem 
szabad fegyvert fogni a másik emberre stb. mondják. Nem megdöbbentő, hogy ugyanezen életvédők egy része 
emberi szabadságjognak tartja, hogy a méhben élő magzatot minden további nélkül ki lehet végezni, mert 
hiszen: nincs elég nagy lakásom, a férjem éppen sorkatona, a szerelmem elhagyott, de különben is biztos, hogy 
hiányozni fog egy ujja, vagy Down-kóros lesz, ha megszületik stb. 

Másik bugyorban tartják a hátrányos helyzetűek védelmét - a gyengeelméjűeket is védik ha már 
megszülettek, de előzzük meg mondják, ne engedjük megszületni. Hogy ez emberölés? Hogy manapság a 
legveszélyesebb hely az anyaméh? Minek ment oda! Hogy került oda? Ha vízben fuldokolna, kimentenénk, de 
ez még csak egy pondró! Idejében el kell nyomni! (Elhangzott vélemény!) 

Mindezek után néhány kevésbé tudományos jellegűnek mondható, de egzisztenciális kérdés. Nem tudom, 
hogy milyen lesz a ránk következő évtized. Sikerül-e emberségesebbé tenni legalább egy kicsivel magunkat, 
társainkat? Láttam olyan plakátot, mely arra hívja fel a leendő nagyszülőket, hogy mentsék ki unokáikat 
gyermekeik kezéből. Hozzásegít ehhez a kérdések tudatosítása, vagy csak elmérgesíti az ellentéteket? Úgy 
gondolom, meg kell próbálkoznunk azzal, hogy megtegyük mindazt, amit helyesnek látunk. Ezt tették eleink is. 
Igaz, hogy ki kereszten végezte, kit kettéfűrészeltek. Egyikük sem valószínű, hogy vágyott volna a rettenetes 
halálra, de vállalta azt is. Mit tegyünk mi? 

„Válaszd azért az életet!”11 A minél több, jobb életet, válaszd akkor is, ha a sajátoddal kell fizetni érte. Az 
erkölcsi újjáépítés útján nem könnyű járni. A szűk út nem széles, nehéz szakaszok is bőven akadnak. „Aki 
követni akar, vegye fel keresztjét...” Ki-ki a sajátját. Lehetnek ezek intellektuális keresztek, a meg nem értés 
keresztjei, a háttérbe szorításoké, a kinevetéseké. 

Az abortusz orvosetikai problémái 
Nézzük röviden a kérdést, orvosi-szakmai módon. 
Abortusz orvosi szempontból a terhesség (spontán) megszakadása vagy (művi) megszakítása az első három 

hónapon belül, - tágabb értelemben a hetedik hónapon belül - a normális magzati érettség elérése előtt. Ezután 
általában koraszülésről beszélünk. Erkölcsi problémát csak a művi (arteficiális) megszakítás vet fel. A szelektív 
abortusz ez utóbbinak egy válfaja: több megtermékenyített petesejt közül egyet vagy egyeseket kiiktatnak.



39

 

A művi abortusz szokásos indikációit az alábbi csoportokba osztjuk: 
1. Orvosi indok 

a) Az anya életének, egészségének védelmében. 
A valóságban rendkívül ritkán indokolt. Az esetek túlnyomó többségében megfelelő védelem mellett 

elérhető lenne, hogy a magzat életképességének elérése után történjék csak a szülés korai megindítása. A 
fennmaradó esetek nagy számánál az anya gyógyítása közben spontán bekövetkezik az abortusz. A spontán 
abortusz nem eszköz az anya megmentésének érdekében, nem szándékolt tett, csak elfogadott esemény. Ha 
kivárjuk, nem követünk el gyilkosságot. Néha előfordul, hogy úgy tűnik, konkrétan dönteni kell az anya vagy a 
gyermek életben maradása között. A hősies és önkéntes önfeláldozás lehetősége ilyenkor csak az anyának adott, 
a magzat még nem tudja kinyilvánítani szándékát. II. János Pál pápa példaként állítja elénk az olyan 
magatartást, amikor egy édesanya életét áldozza meg nem született gyermekéért, hogy az tovább élhessen.12 
Nem annyira különleges ez, mint amennyire első pillanatra tűnik, ha belegondolunk: melyik édesanya nem 
védené meg akár élete árán is gyermeke életét? 

A legnagyobb etikai gondot azoknak, akik semmiképpen nem akarnak szándékosan kioltani egy ártatlan 
emberi életet, az az eset jelenti, amikor mind az édesanya, mind a gyermek egyaránt konkrét életveszélyben 
forog. Ez azonban szinte csupán egyetlen esetben fordul elő, amikor a gyermek feje szülés közben beszorul a 
szülőcsatomába. Régen ilyenkor a gyermek fejét összeroppantották, hogy az újszülöttért kihúzhassák. 
Természetesen ilyenkor orvosi műhiba történt, hiszen idejében fel kellett volna ismerni, hogy császármetszést 
kell alkalmazni. Ebben az esetben erkölcsi szempontból felmerül az a kérdés, ha ilyenkor az anyának okoz az 
orvos maradandó egészségkárosodást, hogy az újszülöttet megmenthesse, nem őrizné-e meg sokkal inkább a 
beavatkozás arányosságát? Ma azonban az orvosok többsége értékesebbnek tartja egy felnőtt ember egészségét, 
mint egy születendő gyermek életét. 

A legfontosabb elv, hogy az orvos mindent megtegyen mindkettejük, mind az édesanya, mind születendő 
gyermeke megmentése érdekében. Ártatlan emberi életet szándékosan nem olthatunk ki. Nem áll megfelelő 
arányban egy maradandó egészségkárosodás az anyánál egy ártatlan emberi élet szándék:: kioltásával. b) A magzat fejlődési rendellenessége esetén. 

Ez nem nevezhető a magzat védelmében történő terápiás indikációnak sem, hiszen a magzat első és 
legfőbb érdeke, hogy éljen. Nincs mód megkérdezni, hogy akar-e inkább meghalni, mint például Down- kórral 
élni. Amikor már megkérdezhető lenne, az élet megszüntetését mindenki egyértelműen gyilkosságnak tartja 
(lásd náci eugenikai törvények). Mi a méhen belül gyakoroljuk az eugenikát? 2. Kriminológiai indok 

Különböző okokból, általában házasságon kívül bekövetkezett terhességek megszakítása tartozik ide. 
Idesorolható a megerőszakolás következményeként elvégzett abortusz. Kérdéses, hogy mennyiben felelős a 
magzat saját életbe hívásának körülményeiért? Természetes, hogy ha az anya végképp nem tud lelkileg 
megbirkózni gyermeke fogantatásának körülményeivel, jogos az örökbeadás. 3. Szociális indok 

Azaz a gazdasági, anyagi szempontok miatt elkövetett abortusz. Kérdéses, hogy például az úgynevezett 
jóléti államok mennyiben engedélyezhetik egy újabb emberi élet kioltását csak azért, mert nem tudnak kellő 
szintű életet biztosítani. Volt Svédországban olyan szülészprofesszor, aki ilyen kéréssel hozzáforduló anyának 
azt ajánlotta, hogy inkább 10 éves gyermekét öljék meg, az többet fogyaszt! „A szociális indikáció elismerése 
egyébként azt jelenti, hogy az állam képtelennek nyilvánítja magát arra, hogy megterhelést jelentő helyzetekben 
olyan alternatívát kínáljon fel, amelyik kizárja az ölést.” „Ha az asszony állami segítség nélkül is vállalja a 
gyermeket, »maga tehet róla«... tehát az anyára terhelik a döntés súlyát” - mondja Róbert Spaemann.13 

A szociális problémához sorolható az is, hogy a férfitársadalom nyomása sok esetben súlyosan 
befolyásolja a problémák közt vergődő terhes nőt, ahelyett hogy segítséget nyújtana neki. Ne felejtsük, hogy a 
legtöbb nő természeténél fogva vágyódik saját gyermek után. Ennek elnyomása súlyos belegázolás a női 
lelkiismeretbe.



40

 

Élet és halál kérdésében döntünk. Egy fiatal nő elbeszélte, hogy amikor édesanyja áldott állapotban volt ővele, akkor 
őt választotta - ezért van most itt. Amikor édesanyja következő gyermekével volt terhes, az abortuszt választotta, amibe ő 
maga is belehalt. Ezért nincs se testvére, se édesanyja. 

A szociális nyomás rendkívül változó, lehet igen súlyos. Ez az irodalomban is nyomon követhető, amikor például a 
„megesett” leány öngyilkos lett, félve a környezettől. Ezekben a helyzetekben csak a szeretetteljes elfogadás érzékeltetése 
segíthet az anyán. 

Az abortusz jogi szabályozásának főbb alapelvei 
E Az indikációs szabályt alkalmazók az abortusz megindokolásához a fent említett indikációk valamelyikére 

hivatkoznak. 
2. Az időbeli korlátozást előnyben részesítők szerint bizonyos, általában néhány hetes, országonként változó, magzati 

életkor előtt nincs szükség indikációra. 
Az indikációs szabályozás szigorúsága országonként nagyon különböző. Van, ahol csupán az anya életének súlyos 

veszélyeztetése, valamint a kriminális eredetű foganás tekinthető abortusz végzésére elegendő oknak. Hazánkban, mint 
tudjuk, az anya „válsághelyzete” is elegendő ehhez, ami rendkívül tágan értelmezhető. E kérdésekkel részletesen 
orvosi-jogi könyvek foglalkoznak. Az utóbbiak közül megemlítem Jobbágyi Gábor A méhmagzat életjoga. Az 
cibortuszlegalizáció ellentmondásai és jogellenessége című 1997-ben megjelent kiemelkedő összefoglaló munkáját." 

Az orvos lelkiismereti gondjai 
Mi történjék azokkal az orvosokkal, akik hűek akarnak maradni a hippokratészi esküben is kifejtett erkölcsi 

elveikhez? A jelen helyzet azt eredményezte, hogy ezek néhány kivétellel mind kizáródtak a szülész és nőgyógyász 
szakmából! Ma már hírmondó is alig van köztük. Változtassuk meg az eskü szövegét? A törvényi szabályozás az erkölcsi 
kötelezettség jogi megfogalmazása kell(ene) legyen. 

Jelentős, súlyos gond. hogy a „Magzati élet védelméről” szóló 1992. évi LXXIX. törvény 13. § (2) szerint: ..A 
szülészeti-nőgyógyászati osztályt működtető állami és önkormányzati intézményekben biztosítani kell legalább egy 
terhesség-megszakítást végző csoport működését.” Gyakorlatilag ez ehetetlenné teszi, hogy egy nőgyógyász élhessen az 
egyébként törvény által biztosított jogával: el vi Ismeretére hivatkozva megtagadhatja az abortusz elvégzését 14. § szerint: 
„A terhesség-megszakítás elvégzésére, illetve az abban való közreműködésre - az állapotos nő életét veszélyeztető ok 
kivételével - orvos és egészségügyi szakdolgozó nem kötelezhető.” Minden nőgyógyászati osztályra számos orvos 
jelentkezik, a meglévő néhány helyre. Természetes, hogy a főorvos eleve azok közül választ, akik nem okoznak neki 
gondot, akik vállalják az abortusz elvégzését. Magyarországon jelenleg nincs olyan nem állami vagy önkormányzati 
kézben lévő egészségügyi intézmény, ahol nőgyógyászat lenne. A néhány egyházi kézben lévőben nincs nőgyógyászati 
osztály, legfeljebb nőgyógyászati járóbeteg-rendelés, mint a Budai Irgalmasrendi Kórházban. Gyakorlatilag nincs hely, 
ahol az abortusz elvégzését nem vállalókat nőgyógyásszá lehetne képezni. Ez tehát azt jelenti, hogy teljesen ki vagyunk 
rekesztve a szakmából. Elvileg elképzelhető, hogy néhány kórházban a kollégák eltűrik olyanok kiképzését, akiknek 
lelkiismereti aggályuk van. A valóságban azonban alig van, aki szívesen csinálja ezt, tehát igen nehéz állandóan kitérni 
előle. Vannak persze, akik azt mondják magukról, hogy nem végeznek abortuszt, de ez sajnos inkább csak azt jelenti, hogy 
nem minden esetben végzik el. Ők általában a régebbi munkatársak, akik ezt már megtehetik. 

Alapvető fontosságúnak tartom, hogy a Magyar Orvosi Kamara újólag kinyilvánította: „minden orvos és 
egészségügyben dolgozó joga, hogy lelkiismereti okokból elzárkózzon a művi abortusz végzésétől, vagy az abban történő 
közreműködéstől. Munkahelyén ezért hátrányos megkülönböztetés nem érheti”15, ugyanakkor el kéne követni mindent, 
hogy ezt a jogot mielőbb törvényben vagy rendeletben egyértelműen biztosítsák. 

Igen jelentősnek tartanám a fent említett 1992. évi LXXIX. törvény a magzati élet védelméről 13. § (2) mielőbbi 
megváltoztatását is. 

Fontos az, hogy ne csak vallási, hanem humanista meggyőződésre hivatkozva is megtagadhassa az orvos vagy 
bármely más egészségügyi dolgozó az abortusz végzését, illetve a közreműködést. 

Hivatkozom arra a sok küzdelemre, amelyeket nem vallásos hitből fakadó érvekkel folytattak a magzatok 
védelmében. Külön kiemelem Fekete Gyula érveit: Kannibalizmus (kiirtjuk, „felfaljuk” saját gyermekeinket, csak hogy mi 
magunk jobban éljünk), jogtalan kizsákmányolás (a magzatok nem tudnak táblákkal felvonulni, hogy saját életük kioltása 
ellen tiltakozzanak), nemzetgyilkosság stb. 

Meg kell itt jegyeznem, hogy a megindult abortuszok művi befejezése más erkölcsi elbírálás alá esik ugyan, de 



41

 

ilyenkor is - alapos mérlegelés után - minden szakmailag helyeselhetőt el kell követni a terhesség megmentésére. 
Személyes meggyőződésem, hogy e kérdés jelentőségét nem lehet eléggé hangsúlyozni: feleségem és legkisebb 

lányom is annak köszönheti életét, hogy édesanyjuk - számos lebeszélés ellenére - betegen is szeretettel fogadta és vállalta 
őket (Gaizler Gy.). 

Jelentőségteljesnek tartom, hogy ne abortusztörvényért, hanem megfelelő Életvédelmi Törvényért harcoljunk, mely 
mondja ki, szabad-e, és ha igen, kinek és mikor szabad egy már megfogant ember életét kioltani. Talán ez sokakat 
elgondolkoztat. 

A Magzatvédő Társaság alapelve a „perszonalista” felfogásnak megfelelően: „Az Ember fogantatásának pillanatától 
kezdve emberi lény, akinek ennélfogva természetes emberi joga van a méhen belüli fejlődéshez és a megszületéshez.” A 
társaság e témáról tartott konferenciáját konszenzusos határozattal fejezte be. A konszenzus aláírása igen jelentős, 
hivatkozási alapul szolgál sokak számára. 

Feltételezem azért, hogy olvasóim sejtik: már a fenti konszenzust sem értelmezik egyformán az aláírók, arról nem is 
beszélve, hogy az ebből fakadó következtetések erősen eltérőek. Az orvosok számára például igen jelentős, hogy egy 
nőgyógyász professzor ezzel a kérdéssel kapcsolatban úgy nyilatkozott, hogy aki nem vállalja a művi abortusz elvégzését 
(tehát nem csak egy már megindult abortusz befejezéséről van szó), az ne menjen a nőgyógyászi pályára! Minthogy 
például a katolikus egyház szerint az abortuszt végző automatikusan kiközösíti önmagát, ez azt jelenti, hogy a fenti 
vélemény következményeként a katolikus orvosok ki vannak zárva a pályáról, mindazokkal a kollégáinkkal együtt, akik 
bármilyen okból nem tudják ezt lelkiismeretükkel összeegyeztetni. Különös értelmezése ez a lelkiismereti szabadság 
tiszteletben tartásának: „Mi nem mondjuk, hogy tedd meg, de ha nem teszed, nem lehetsz nőgyógyász”, sőt voltaképpen 
orvos is alig, hiszen sok helyen szigorlóknak is kell végezniük! Ugyancsak ez a professzor mondta más alkalommal, hogy 
nem lenne helyes, ha olyan nőgyógyászati osztályokat szerveznének, ahol nem végeznek abortuszt, mert az abortuszt 
végzőket előbb vagy utóbb megbélyegeznék! Mégis van ebben valami erkölcsi gond?! 

Megjegyzem itt még azt, hogy a katolikus egyház szerint még a születés előtti diagnosztikus beavatkozások is tilosak, 
ha azok nem a főtusz egyéni életének védelme vagy gyógyítása érdekében történnek, „...az az asszony súlyosan 
megengedhetetlenül jár el, aki a diagnosztikai beavatkozást azzal a meghatározott céllal kéri, hogy abortuszhoz fog 
folyamodni, ha az eredmények fejlődési rendellenességet vagy örökletes betegséget mutatnak ki.”16 Ugyanez vonatkozik a 
férjre, a szakorvosra és minden közreműködőre. Bonyolítja a helyzetet, hogy Svájcban például, ha nem végeznek méhen 
belüli vizsgálatot, és születés után derül ki valamilyen, egyébként intrauterin vizsgálattal kimutatható súlyos fejlődési 
rendellenesség, akkor a biztosítótársaság nem vállalja az ezzel járó többletköltségeket. Ok tehát pénzügyi eszközökkel 
akarják kikényszeríteni a méhen belüli vizsgálatot, és pozitív esetben a kórosan fejlődött magzat megölését. 

Kaliforniában nem kötelező az abortusz elvégzése, ha valaki lelkiismereti okra hivatkozik. Itt felmerül az indoklás 
kérdése. Keresztény szempontból elvileg elfogadható lehetne, hogy aki lelkiismereti okra hivatkozik, az indokolja is ezt 
meg. Még azt is mondhatnák egyesek, hogy ezzel nőne a hitvallók száma. Gyakorlatilag azonban nagy a valószínűsége 
annak, hogy az abortuszt végzők száma növekedne, mert sokan nem tudnák világosan megmagyarázni, miért is nem 
végzik el az abortuszt, csupán egyszerűen viszolyognak tőle. Hazánkban különösen hangzik az is, hogy az abortuszt 
végezni nem akaróknak hosszasan bizonyítgatniuk kellene, miért nem teszik ezt, ugyanakkor az abortuszt elvégeztetni 
kívánók számára elegendő az, ha a teljesen meghatározatlan tartalmú „válsághelyzet”-re hivatkoznak. 

Rövid áttekintés: Hazánkban a törvény elvileg engedélyezi azt, hogy lelkiismereti okból az egészségügyben dolgozó 
megtagadhatja az abortusz elvégzését. Gyakorlatilag azonban erre nincs lehetőség. Az abortusztörvény ugyanis előírja, 
hogy minden olyan állami vagy önkormányzati egészségügyi intézményben, ahol nőgyógyászat van, el kell végezni az 
abortuszt. A főorvos tehát csak olyan jelentkezőt vesz fel az osztályára, aki nem okoz nehézségeket, már felvételekor 
elvállalja az abortuszok végzését. Magyarországon jelenleg egyházi vezetésű kórházban nőgyógyászati osztály nincs, 
tehát keresztény meggyőződését komolyan vevő orvos nem jelentkezhet nőgyógyászképzésre. Néhány kivétel 
természetesen van. „Szülészek az Életért” társaság is működik! 

Az abortusz következményei 
Egyre közismertebbé vált, hogy az abortuszon átesett nők jelentős részében testi károsodáson kívül különféle pszichés 

tünetek is megjelennek. Ezt nevezzük abortusz utáni tünetcsoportnak (Post Abortion Syndrom). E kérdés orvosi 
szakirodalma egyre nő. Philip G. Ney' professzor, e kérdés kiváló szakértője, a Krisztusi Bioetikai Központ „Bioetikai 
kérdések keresztény szemmel” című 1993-ban tartott nemzetközi kongresszusán tartott előadást e témáról. 

A szindróma tüneteitől szenvedő sérült asszonyok ma már számos országban külön öngyógyító csoportokba 
szerveződnek. A lelki zavarok közt alkoholizmus, depresszió, öngyilkosság, önértékelési zavarok, éjjeli rémálmok, 



42

 

nemiértéktelenség-érzet szerepelnek.18 
Röviden megemlítem, hogy az abortusznak gyakran káros következményei vannak az utóbb már kívánt magzatra: 

gyakoribb a koraszülés, a fejlődési rendellenesség stb. Ezért tehát az abortusz választásakor az apán, az anyán és 
természetesen a magzaton kívül egy negyedik személy, a következő gyermek is károsodhat. 

Az „Elet Evangéliuma ” kezdetű enciklika az abortuszról 
..Még nem voham kész és már láttak a szemeid’’ (Zsolt 138,16): az abortusz szörnyű bűncselekménye. 
Ígér. kérném szavakkal szól II. János Pál pápa enciklikájában az abortuszról.19 „Az összes vétkek közölt air.it az 

ember az élet ellen el tud követni, a művi abortusznak olyan vonásai vannak, melyek miatt kü cnosen is súlyos és 
kárhoztatandó.”20 Már a II. Vatikáni Zsinat a csecsemőgyilkossággal együtt említi, es „utálatos bűncselekménynek” 
nevezi.21 

.Az enciklika megállapítja, hogy manapság „az abortusz bűne súlyosságának tudata sokak lelkiismeretében 
fokozatosan halványodik”.22 Megnyilvánul ez a hétköznapi gondolkodásban, az emberek szokásaiban, sőt magában az 
állami törvényhozásban is. Mindez „az erkölcsi érzék nagyon veszedelmes válságának beszédes jele, mert ez az érzék 
egyre képtelenebbé válik a jó és rossz megkülönböztetésére még az élet alapvető értékei tekintetében is”.2-1 Komoly és 
igen súlyos a mostani helyzet, amikor „minden korábbinál nagyobb bátorságra van szükség, hogy szembenézzünk az 
igazsággal és nevükön nevezzük a dolgokat anélkül, hogy kényelmi szempontokra hivatkozva kompromisszumokat 
kötnénk vagy engednénk az önáltatás kísértésének. ...a művi abortusz, bárhogyan hajtják végre, egy ember megfontolt és 
közvetlen megölése életének kezdeti szakaszéiban, a fogantatás és a születés közötti időben.”24 

Természetesen II. János Pál sem feledkezik meg az abortusz mellett döntők érveiről. Világosan látja, hogy „az 
abortusz eldöntése az anya számára gyakran fájdalmas és drámai, mert nem pusztán önzésből vagy kényelemből akar 
megszabadulni megfogamzott magzatától, hanem más, jelentős értékeket akar menteni, például saját egészségét vagy a 
többi családtag megfelelő életszínvonalát”.25 De pápai tekintélyével kimondott szavai szerint „ezek és a hasonló 
meggondolások, bármennyire súlyosak és drámaiak is, soha nem igazolhatják egy ártatlan emberi élet szándékos 
kioltását”.26 

Fontos hangsúly van itt a már említett szándékon. A művi abortusz nem utolsósorban, eltérően a szokásos leíró 
megfogalmazástól, a szándékból fakad. Nem csupán megtörtént esemény, cselekvő nélkül, mint a spontán abortusz. 

Leggyakrabban nem egyedül az anya döntése az abortusz. „Gyakran mások is döntenek a még meg nem született 
gyermek halála felől. Főként a gyermek apja lehet vétkes, nemcsak akkor, ha nyíltan abortuszra kényszeríti az asszonyt, 
hanem akkor is, ha közvetve segíti elő az ilyen döntést azzal, hogy magára hagyja a terhesség nehézségeivel. (...)2 Nem 
hallgathatók el azok a hatások sem, melyek a tágabb rokonság és a baráti kör felől érik a családot. Nem ritkán a nő olyan 
erős nyomás alá kerül, hogy lélektanilag szinte kényszerítve érzi magát az abortuszra.”28 „Ilyen esetekben az erkölcsi 
felelősség elsősorban azokat terheli, akik közvetlenül vagy közvetve abortuszra késztették az asszonyt. Felelősek lehetnek 
az orvosok és az ápoló személyzet is, akik a halál szolgálatába állítják az élet szolgálatára kapott tudásukat.”29 

A felelősség azonban ennél szélesebb körű: „terheli a törvényhozókat is, akik indítványozzák vagy megszavazzák az 
abortuszt engedélyező törvényeket; továbbá az abortuszt végrehajtó egészségügyi intézmények vezetőit, abban a 
mértékben, amennyiben a dolog tőlük függ”.10 Itt megemlítem, hogy óriási a felelőssége azoknak, „akik a nemi 
szabadosságot és az anyaságot lekicsinylő szellemet terjesztik”.31 

A szociális kérdés is sokkal nagyobb horderejű ezen a területen, mintsem gondolnánk. A megfelelő család és szociális 
politika kidolgozása a jövő és a ma nemzedékeit már most összekötő közös kapocs lehetne pártállástól függetlenül. 
Mindannyiunk ügye ez. 

Az Élet Evangéliuma enciklika sokak számára talán meglepően, de komoly tudományos alapokon áll. 
Következtetései a biológiai-genetikai tényeken alapulnak. Kiindulási pontja, hogy amikor „a petesejt megtermékenyül, 
megkezdődik egy élet, mely nem az apáé, nem is az anyáé, hanem egy új emberi lényé, aki önmagáért növekszik. Soha 
nem lesz emberré, ha első pillanatától fogva nem az. A legújabb genetikai kutatások ezt a kezdettől fogva nyilvánvaló 
dolgot nagyon megerősítik... A genetika ugyanis megmutatta, hogy az első pillanattól adva van egy élőlény határozott 
struktúrája vagy genetikai programja: egy ember, mégpedig egy konkrét ember már teljesen egyedi tulajdonságokkal 
fölruházva. ... Az emberi embrió tudományos megfigyelése”32 „olyan adatokat szolgáltat, melyekből az értelem 
fölismerheti, hogy az emberi élet első rezdülésétől jelen van a személy: miért ne volna tehát ez az emberi élőlény emberi 
személy is?”33 

Az enciklika idézi a Donum vitae instrukciót, amely már 1987-ben kimondta, hogy „az emberi lényt fogantatásától 
kezdve személynek kell tekinteni és így kell vele bánni, éppen ezért ettől a pillanattól el kell ismerni személyi jogait, melyek 



43

 

között az első az ártatlan emberi lény élethez való sérthetetlen joga”?4 Az élet sérthetetlen joga nem új keletű emberi jog. 
Erre történt már utalás a Genfi deklarációban is. 

A kereszténység többlete, hogy az emberi életről kimondja: „Az emberi élet szent és sérthetetlen minden pillanatában, 
születése előtt is.”’1 „A keresztény Hagyomány... kezdettől fogva napjainkig egyértelmű és világos abban, hogy az 
abortusz egyedülállóan súlyos erkölcsi rendellenesség.”36 Az egyik legrégebbi ókeresztény írás, a Didakhé világosan utal 
arra, hogy a keresztények közt már akkor általános elv: „Ne hajtsd el a magzatot, a megszületett gyermeket ne öld meg.”3 
' Ez különösen azért jelentős, mert az akkori világban elterjedt volt az abortusz és a csecsemőgyilkosság. Tertullianus, az 
ókori egyházi író is állítja: „Elővételezett gyilkosság a születés megakadályozása; nem számít, hogy már megszületettől 
veszik-e el az életet, vagy megakadályozzák a születést. Az is ember, aki születni készül.”38 

Már említettük az animációról, a szellemi lélek megjelenésének pontos idejéről folytatott tudományos és filozófiai 
vitákat. Ma olvasva ezeket igen érdekes képet kapunk az akkori emberek gondolkodásmódjáról. Ezek a viták azonban 
„soha nem okoztak kétséget az abortusz elítélése körül”.39 

Éppígy egyértelmű a keresztény tanításban, hogy „a megfogamzott életet a legnagyobb gonddal kell óvni”.40 Az 
enciklika egy helyen utal arra, hogy már a II. Vatikáni Zsinat egyszerre mondja ki, hogy „az abortusz és a 
csecsemőgyilkosság szörnyű bűncselekmények”.41 Valóban egyre inkább halljuk, hogy a csecsemőgyilkosságot követelő 
hangok is erősödnek, ha például súlyosan fogyatékos újszülöttekről van szó. A logika itt is ugyanaz, mint az abortusz 
esetében. Az emberek jóérzése azonban ma még tiltakozik ez ellen. Meddig? 

Példamutató azon családok mintája, akik fogyatékos gyermekeket még örökbe is fogadnak. „Az Egyház ott áll azon 
házaspárok mellett, akik nagy félelemmel és fájdalommal telve elfogadják súlyosan sérült gyermeküket; és hálás 
mindazoknak a családoknak, melyek örökbe fogadnak fogyatékosság vagy betegség miatt eldobott gyermekeket.”42 

Végezetül az Enciklika utal arra, hogy ,,az Egyház jogi tanítása az első századoktól kezdve büntetéssel sújtotta 
azokat, akik az abortusz bűnével szennyezték be magukat...”. A megújított kánoni törvényhozás is kijelenti, hogy „aki 
sikeresen magzatelhajtást végez, önmagától beálló kiközösítésbe esik”43, azaz a kiközösítés automatikusan beáll. Ez a 
sokaknak talán kissé idegen szóhasználat azt jelenti, hogy az Egyház igen veszélyes bűnnek minősíti az abortuszt, és 
„elkövetőit arra sürgeti, hogy keressék a megtérés útját. Az Egyházban ugyanis a kiközösítés büntetése azt célozza, hogy 
tudatossá váljék az adott bűn súlyossága és elősegítse az arányos vezeklést és megtérést”.44 Az Egyház célja tehát, hogy 
a bűnösöket a megfelelő bünbánat után visszafogadhassa, és megmutathassa nekik, hogy Isten senkit sem akar 
eltaszítani, hanem azt akarja, hogy a bűnbánat által visszatérjünk hozzá.4' 

Következtetések 
Személyi-lelki gondok: Az élet kezdetének meghatározásakor már megemlítettem az alapvető lelki gondokat és azok 

megoldáskeresését. Kezdődik ez akkor, amikor nem várt és elfogadni sem akart terhesség esetén segítséget keres valaki. 
Folytatódnak a nehézségek, ha valaki nem az életet választja, ilyenkor felléphetnek az abortusz utáni tünetegyüttes jelei. 

Nemzeti katasztrófa: Közismert, hogy hazánk az abortuszok számában is vezető ország, mint ahogy a gyors és lassú 
öngyilkosság számos más területén. Az utolsó 30 évben 74 és 90 000 közt mozog az évi abortuszok száma. Lakosságunk 
száma folyamatosan, évente egy középnagyságú városnak megfelelő számmal csökken. Míg Fekete Gyula a magyar 
gyermek érdekében harcol, én minden gyermek védelmében igyekszem felemelni a szavam. Budapesten az él veszti 
letettek száma 1980-ban 27 300 volt, ez 1994-ben 10 000-rel csökkent. Mindez kétségkívül kapcsolatban van a „magyar 
lelkiállapot”-tal.46 

Az úgynevezett életvédelmi, valójában abortusztörvény ugyan nem ír elő kötelező abortuszt, mint ez Kínában van, 
nem is engedi meg kifejezetten, csupán bizonyos körülmények esetén nem bünteti. Alig van azonban, aki észreveszi ezt 

                                            
1 JOBBÁGYI GÁBOR: A méhmagzat életjoga. Az abortuszlegalizáció konfliktusa. Budapest. 1994. Pacem in Utero. 
■ TÉGLÁSY IMRE: AZ eutanázia avagy ..jó (a) halál" - de kinek? Magyar Bioetikai Szemle, 1. évf. (1995) 1-2. sz. 51-54. p. 
3 FEKETE GYULA: Véreim, magyar kannibálok! Vádirat a jövő megrablásáról. Budapest, 1992. Magvető. 
4 KlS JÁNOS: Az abortuszról. Érvek és ellenérvek. Cserépfalvi, 1992. s. n.. 25. p. 
5 HOERSTER. NORBERT: Ein Lebensrecht ftir die menschliche Leibesfrucht? Juristische Schulung, 29 (1989) 172. p. 
6 SPAEMANN, RÓBERT: Sind allé Menschen Personen? In Löw: Bioethik. S. 1.. 1990, s. n.. 48-58. p. 
7 SHORT, DÁVID: Vizsgálatok embriókon és az abortusz. Érvek, amelyek a Parlament döntését befolyásolták. Journal of Christian Medical Fellowship, (July 1991) Ref.: 

Fejéregyházi István, Tál és kendő, 11. (1991) 4. sz. 11-12. p. 
8 Tapolyai Mihály személyes közlése. 
9 PAJOR A. - KELEMEN E. - JÁNOSA M.: Dyserythropoesis magzati májban, mint a vetélés keltette stress intenzitásának jelzője. Orvosi Hetilap, CXXIV. évf. (1983) 11. sz. 

619-622. p. 
10 MERTZ TIBOR: Abortumok terápiás felhasználása - és a modem orvosi beavatkozások etikájának ellentmondásáról. Orvosi Hetilap, CXXIV. évf. (1983) 39. sz. 

2401-2402. p. 



44

 

a finom különbséget. A legtöbben csak annyit tudnak róla, hogy ha a „terhes nő" válsághelyzetben lévőnek ítéli meg 
állapotát, ez elegendő ok az abortusz elvégzésére. 

Hazánkban folyamatosan nő az elkeseredettség. Népünk egyre kevésbé akar élni. Nő az öngyilkosság lassú és gyors 
formáinak száma. A jövőnk kilátásait csökkenti az abortuszok miatti népességcsökkenés is. 

Számos egyesület, társaság alakult hazánkban az élet védelmére. Pro-Life mozgalom is van, számos konferenciát 
rendeznek. Tüntetések, felvonulások alig vannak. Magyarországon még mindig több mint 5 000 abortuszt végeznek 
évente. Hazánkban ma a legveszélyesebb hely az anyaméh! I 2

                                            
2 MTörv 30,19c. 
12 Cf.: PELUCCHI, GIULIANA: Gianna Beretta Móllá, Élet az életért. Szeged, 1997, Agapé. 
1 ’ SPAEMANN, RÓBERT; Sind allé Menschen Personen? In Löw: Bioethik. S. 1., 1990, s. n., 48-58. p. 
14 JOBBÁGYI GÁBOR: A méhmagzat életjoga. Az abortuszlegalizáció ellentmondásai és jogellenessége. Budapest, 1997, Szent István Társulat. 
15 Etikai kódex 1/74. In Orvosetikai statútum. Etikai kódex. Eljárási szabály. Budapest, 1998. Magyar Orvosi Kamara, 16. p. 
16 Hittani Kongregáció: Instrukció a kezdődő emberi élet tiszteletéről és az utódnemzés méltóságáról. Donum vitae 1987. Ford.: Dr. GRESZ MIKLÓS. Magzatvédő 

Társaság. 1990, Szent Gellért Egyházi Kiadó, 14. p. /Családi Iránytű 5.1 
17 NEY, PHILIP G.: Transgenerational Child Abuse. Child Psychiatry and Humán Development, vol. 18 (1988) no. 3. 151-168. p. 
18 TÉGLÁSY IMRE: AZ eutanázia avagy ,.jó (a) halál” - de kinek? Magyar Bioetikai Szemle, I. évf. (1995) 1-2. sz. 51-54. p. 
19 Evangélium Vitae 58-62. 
20 Evangélium Vitae 58. 
21 GS 51. 



 

  



GAIZLER GYULA

46

 

 

Szexológia dióhéjban 
Természetesen nem komplex szexológiát kívánok leírni, még dióhéjban sem, hanem csupán néhány 

problémára szeretném felhívni a figyelmet. A kérdést nagyon röviden tárgyalom. Alapvető orvosetikai törvény, 
amit a mottóban leírtam. Soha nem szabad kihasználni a beteg kiszolgáltatottságát, de a betegség utáni hála 
érzését sem. Akkor sem, ha a beteg maga ajánlkozik fel. Nagyon sikamlós út ez! A szexualitás általános 
megítélésében két veszélyre hívom fel a figyelmet. Egyik, ha a mózesi törvényeket tartalmazó két kőtábláról 
valahogy megpróbáljuk leügyeskedni az ezzel foglalkozó parancsokat. (Katolikus megfogalmazásban ez a VI.: 
„Ne paráználkodjál!”, és a IX.: „Felebarátod feleségét bűnre ne kívánjad!”) A másik, hasonló nagy veszély, ha 
valamennyi törvényt csak ennek fényében látjuk, mintha csupa VI. parancsból állna a világ. így vagyunk ezzel 
az orvosi gyakorlatban is, de főleg a pszichológiában. Tagadhatatlan, hogy ha az újságosok standja a mérték, 
akkor mintha egyéb sem tartozna emberségünkhöz, mint nemi ösztönünk és annak változatos kielégítése. Azok, 
akik ennek fontosságára nem győzik felhívni a figyelmet, mindig a másik szélsőség veszélyeire mutogatnak. 
Valóban csak szexuális munkagépekből, vagy prűd aszkétákból állna a világ? Freudnak főleg azt szokták 
szemére vetni, hogy pánszexualizmust hirdet, s ezzel teljesen egysíkúvá akarta alakítani a pszichológiát. A 
kereszténység ellen pedig azt hangoztatták, hogy az önmegtartóztatás hirdetésével frustratiora, vagy különböző 
elfojtásos neurózisra juttatta híveit. Valóban így van-e ez? 

Egyre többen vannak, akik szélesebb összefüggésekben látják Freud tanait. Elismerik mindazt, amit 
hasznosat alkotott, bár jóval nagyobb kritikával nézik munkásságát, mint akár félszázaddal ezelőtt. Ugyancsak 
szaporodnak azok is, akik már nem kifogásolják az egyházak tanításában, hogy bűntudatot termelnek ki az 
emberekben azzal, hogy bizonyos erkölcsi törvények betartását sürgetik. 

Keresztén) szempontból nézve: valóban hamis, ha ott is bűnt látunk, ahol nincs, de elárulja az Eg> ház 
Istentől kapott tanításra szóló feladatát, ha nem figyelmeztet, amikor valaki elhagyni készül az Úr útjait. 
Alapvető a keresztény gondolkodásban, hogy elfogadja Isten számunkra kinyilatkoztatott törvényeit. A 
keresztény ember számára fontos, hogy Jézus útját igyekezzék járni. Mi hisszük, hogy van ;r-an magatartás, ami 
szemben áll Isten rólunk alkotott terveivel. Nem neurózist óhajtunk kialakítani, hanem boldog életet. 
Meggyőződésünk, hogy ez Isten akarata. Az evangélium magyarul Jó Hírt jelent. 

Néhány fontos, a szexualitással kapcsolatos, jelentős alapelvet sorolok fel legelőbb. Jó tudni, hogy a 
keresztény nézetek gyakran többé kevésbé eltérőek azonos felekezeten belül is. A vitás nézeteket nem sorolom 
fel, bár ma már a Katolikus Egyház sem teljesen egységes minden kérdés megítélésében. Általában elfogadott, 
hivatalosnak tekinthető elveket ismertetek. Kezdem a leglényegesebbel, majd néhány részletkérdésre térek ki. 
Ezen ismertetés célja a nem-hívők tájékoztatása is. 

Örömforrás mindkét félnek. Személyes szerelem. Véglegesség 
A beteljesült szerelem csak akkor lehet igazi, ha mindkét egyenjogú, egymást kölcsönösen szerető, 

megbecsülő fél számára örömforrás. Mennyire más ez, mint annak az embernek a nézete, aki orvosának arról 
számolt be, hogy négy évig „használta” azt a nőt, akitől most fertőzést kapott. 

A valódi szerelem a véglegességet kívánja. A Katolikus Egyház Jézus szavát szószerint értelmezi, amikor 
elfogadja: „Amit... Isten egybekötött, ember szét ne válassza” (Mt 19, 6; Mk 10, 9; v.ö. Mt 5, 32). Ezért az 
érvényesen megkötött házasságot nem bontja fel. A lélekbe nyomott végleges, kitörölhetetlen jegy ez, 
változtathatatlan állapot. Egyes esetekben megállapíthatják, hogy a házasság kezdettől érvénytelen volt. A 
valóban érvényes házasság kritériuma, hogy mindkét fél tudatosan végérvényes házasságot akar-e kötni. („Ásó, 
kapa választhat csak el egymástól” hangzik az ősi mondás. Sőt sok hívő ember úgy tartja, hogy ez élet után is 
össze fognak tartozni.) A protestáns egyházak általában szintén felbonthatatlannak tartják a házasságot, de Jézus 
szavát gyakran inkább célparancsnak értelmezik. Megállapíthatják, hogy egy házasság felbomlott. Álláspontjuk 
szerint ez bűn, de bűnbánat után, megfelelő



47

 

körülmények között megbocsátható. A szexuális nehézségek megoldását a házasság véglegességéről alkotott 
felfogásunk is befolyásolhatja. 

Önkielégítés, serdülőkori erotikus problémák 
Korunkban egyre jobban terjed, szinte magától értetődővé vált felfogás, hogy a serdülőkori erotikus 

problémákat „nem szabad elfojtani”, mert azok később súlyos neurózishoz vezethetnek. Volt olyan 
szexológus, aki név szerint támadta Tóth Tihamér második világháború előtti könyveit. Leírta, hogy betegei 
közt többen ezeknek a könyveknek a hatására kaptak nehezen gyógyítható neurózist. Nem voltak képesek 
megbirkózni azzal a bűntudattal, amit amiatt éreztek, mert nem tudták követni az ott leírt erkölcsi tanítást. A 
szexológus a bűntudatot akarta megszüntetni. Aki szerint nincs bűn, nem lehet értékelni a bűntudatot sem. 

Felmerül persze az a kérdés, hogy ha mégis van bűn, ha valóban helyes az erkölcsi tanítás, akkor talán más 
módját kellett volna keresni a kialakult neurózis gyógyításának. Tóth Tihamér, egyetemi lelkész, majd püspök, 
hangsúlyozza, hogy az önkielégítés nem a szexuális fejlődés kötelezően végigjárandó útja, hanem 
eltévelyedés, súlyos bűn. A feltámadó természetes nemi vágyakat ekkor nem kielégíteni, hanem szublimálni 
kell sporttal, mindenféle hasznos elfoglaltsággal. A szerelem gyönyörű szép és tiszta dolog, az önkielégítés 
soha nem lehet annak megfelelő pótléka. A problémák, sokak személyes tapasztalata szerint önfegyelemmel, 
neurózis nélkül is megoldhatók. Az orvosi tanácsadás tekintetbe kell vegye a hozzáfordulók hitét, világnézetét. 

Nemi önmegtartóztatás a házasság előtt 
Fiatal fiúk és lányok bőrén gyakori pattanások elmulasztására sokan tanácsolják a mielőbbi szexuális 

kapcsolatok kialakítását. Van-e még, aki gondol arra, hogy ezzel konfliktust okozhat, ha például hívő fiatalnak 
tett ilyen ajánlatot. Alig merül fel már az orvosokban, hogy a szüzesség eddig minden korban erény volt, a 
pogány rómaiak is tisztelték, és legalább a nők számára, hosszú évezredek óta kötelező előírás volt, számos, 
főleg muszlim országban ma is az. Ahol a volt keresztény országokban meggyengült a hit, ott elterjedt az a 
nézet, hogy sajnálni, lesajnálni való az a fiatal lány, aki még arra törekszik, hogy „tisztán” maradjon a 
házasságig. Évezredeken át elvárták ezt a nőktől. Mit mondjunk a férfiakról? A „kettős erkölcs” ezen 
jellegzetes problémáján úgy segítettek, hogy lejjebb szállították a mércét, ma már a lányoktól is alig várja el 
valaki a valódi önmegtartóztatást. Nem friss dolog ez. Ismertem olyan fiatal férfit, még a második világháború 
alatt, akiről egy orvosi adatfelvétel alkalmából kiderült, hogy még nem volt senkivel szexuális kapcsolata. Az 
adatokat felvevő medikus lekicsinylő megjegyzést tett, és kétségesnek mondta, kaphatna-e nőt egyáltalán. A 
csendes válasz ez volt: „Egyetemet végzett ember vagyok. Nem gondolja, hogy lehet más a világfelfogásom?” 
A kérdező döbbenten elhallgatott. - Ne feledjük, hogy ma is vagyunk, akik a férfiak önmegtartóztatását is 
helyesnek tartjuk! 

Változott világunkban nem csodálkozunk már, ha tizenéves lányok egyre gyakrabban jelentkeznek azért, 
hogy felírjuk számukra a terhességmegelőző hormonális tablettákat. íme milyen bölcs ez a lány, nem akar 
nehézségeket, nem akar abortuszt. Van még orvos, akinek eszébe jut, hogy a hormonális befolyásolás bizony 
következményekkel jár, és talán pár szót megérdemelne a kérdés, hátha elgondolkozna az ifjú hölgy? Persze az 
ilyen beszélgetés rendkívül ritkán eredményes, gyakoribb a hátunk mögötti kimosolygás veszélye. Ki mer ilyet 
vállalni? Vagy vagyunk még néhányan? 

Érett szerelem 
Házasságon belül a minél teljesebb, kölcsönös szexuális örömszerzés erkölcsileg is helyes kívánalom. Ha 

nem zárja ki teljesen a gyermekáldás lehetőségét, minden egyház egyetért vele. 
A szexualitással foglalkozó könyvek bőven adnak tanácsot. Vannak egyházi áldással megjelent ilyen 

írások is. Itt most csak a kölcsönösség jelentőségét hangsúlyozom. A szerelmesek ismerjék meg egyre jobban 
egymás vágyait. Gondolok arra is, hogy a nők általában lassabban érnek el a teljes öröm érzéséhez, az 
orgazmushoz. A férfi legyen erre tekintettel, már az előkészületkor is. Mindehhez orvos 

adhat tanácsot. Vegyük mindig tekintetbe a tanácsot kérők vallási meggyőződéseit, mert esetleg többet ártunk, 
mint használunk. 

Pszicho-szexuális problémák 



48

 

Egy fiatal hindu ismerősöm szerint Európában azért olyan gyakoriak a válások, mert nem a tapasztalt 
szülők választják ki az egymáshoz illő párokat. Nálunk a válások leggyakoribb okának a szexuális meg nem 
felelőséget tartják, statisztikáink is így értékelik a kérdést. Egyebek közt ezzel is érvelnek a „szabad szerelem'”, 
illetve a „próbaházasság" hívei. (Utóbbi nemcsak a teljes szexuális közösséget, hanem a közös háztartást is 
jelenti.) A legtöbb szexuálisnak mondott probléma mögött azonban pszichés gondok húzódnak meg. (Az ún. 
„genitális alkalmatlanság" rendkívül ritka. Gyakorlatilag ez „matrimonium non consummatum"-hoz, „el nem 
hált" házassághoz vezet. Katolikus szempontból sincs ilyenkor érvényesen befejezett házasság.) 

A valódi lelki közösség, szeretet legjobb próbája azonban nem a próbaházasság. Egyik lányom 
felháborodva mondta ifjú korában: „Engem ne 'próbálgasson' senki!” Kétségtelen, hogy a vesztes elsősorban a 
leány. Érdekes, hogy bár sokan igyekeznek lebecsülni ennek a jelentőségét, „annyi, mintha meginnék egy 
pohár vizet", a kérdőívek azt bizonyították, hogy minden lány kiválóan visszaemlékezett arra, hogy kivel volt 
úgymond „együtt" először életében. 

Sokan állítják, hogy a pszichés megfelelőség, az áldozatkészség remek próbája lehet, hogyan viselkedik 
valaki egy kiránduláson, ha a lány elfáradt, vagy megütötte a lábát, és csak lassabban tud menni, a fiúnak pedig 
valami sürgős elintézni valója lenne a városban. A pszichés egymáshoz illésnek egyik legnagyobb bizonyítéka 
éppen az, ha valaki hajlamos tekintettel lenni leendő párjára, tud parancsolni még saját felgerjedő vágyainak is. 
Egyik gimnáziumi osztálytársam mondta annak idején, hogy a legjobban a saját mennyasszonya becsületére, 
tisztaságára vigyáz, saját maga ellenében is! Joggal remélhető, hogy aki így gondolkodik, az könnyebben 
összeszokik párjával szexuális területen is. 

Mi van e mögött a maradinak látszó gondolkodásmód mögött? Nem csupán észérvek, bár azok is. Ne 
becsüljük le azonban a vallásos hitből fakadó meggyőződés erejét. Aki azonban valódi humanista, az tudja, 
hogy az emberi hitek mélyen gyökerező valóságok. Ha nem számolunk velük, könnyen vallásvagy 
világháborúba keveredünk. Ha pedig valaki belülről is ismeri ezt az erőt, annak nem kell sokat 
magyarázkodnom. Örülnék, ha az itt elmondottak ismeretében a keresztények részéről várható pszichés 
reakcióknak legalább egy részével minél többen számolnának. 

„ Próbálja meg mással! ” 
Milyen gyakran elhangzik ez orvosok szájából, amikor betegük tanácsot kér szexuális életének 

nehézségeiben. Ha betegünk hívő keresztény, akkor ez a tanács megoldhatatlan konfliktust jelenthet, hiszen 
ezzel házasságtörésre bíztatnánk. Mindenképpen helyesebb az együttélés valódi gondjait lehetőleg mindkét fél 
meghallgatásával megoldani. Szükség esetén házassági szaktanácsadóhoz irányítsuk a hozzánk fordulókat. 
Többször hangsúlyozom, hogy ilyen és hasonló problémában legyen gondunk arra is, hogy a hozzánk forduló 
világnézetének megfelelő tanácsokat kaphasson. 

Nyitott házasság 
A keresztény egyházak nem fogadják el a nyitott házasságot, tehát amikor mindkét, egymásnak hűséget 

fogadott fél úgymond „szabadságot” ad a másiknak, hogy azzal tartson szexuális kapcsolatot, akivel jónak 
gondolja. Mi ezt egyértelműen bűnnek, házasságtörésnek tartjuk. Nézetünk szerint magától értetődő, hogy pl. 
az egyik fél betegsége nemi önmegtartóztatást jelent a másik fél számára. Idősödő korban is a kölcsönös 
szeretet és megbecsülés legyen a jellemző! Szeretjük saját párunkat, közösen, Istenre tekintve akarjuk leélni 
életünket. Gyökössy Bandi „bácsi" gyakran emlegette, hogy ha Isten nélkül akarjuk kialakítani házasságunkat, 
Isten helyébe valaki más kerül harmadiknak.



Homoszexual iíás 

49

 

 

A homoszexualitást minden keresztény egyház és a vallásos zsidóság egyaránt bűnnek tartja. Bőséges 
idézetek hozhatók a Bibliából. Vannak, akik tudomásul veszik, mikor már kialakult, és igyekszenek arra, hogy 
legalább minél tartósabban egyazon párhoz kötődjenek. 

Határozottan szembefordulnak az egyházak azzal, hogy homoszexuális párok örökbe fogadjanak 
gyermekeket. A gyermekek számára ez egyértelműen homoszexualitás felé vezető út. Akik az örökbefogadás 
mellett érvelnek, azt szokták felhozni, hogy a gyermeknevelés mindenkinek személyes joga. A kérdés az, hogy 
a homoszexualitásra nevelés is? Más dolog, hogy a homoszexuálisok iránti magatartásunk tükrözze a minden 
ember iránti szeretetünket, ami azonban nem jelentheti magatartásuk helyeslését. Mint orvosok, 
megállapíthatjuk a kapcsolatok tartósságának pozitív hatását, de törekedhetünk arra is, hogy minél kevesebb 
sérüléssel megszabadulhassanak állapotuktól. Nagy szakértelmet és empátiát igénylő nehéz feladat. 

AIDS 
Röviden néhány szót az AIDS betegség megelőzéséről, a betegek kezeléséről. Kétségtelen, hogy a 

legbiztosabb megelőzés a monogám házasság. (Természetesen tudjuk, hogy nagy ritkán így is előfordulhat 
fertőzés, de pl. a transfusio okozta betegség egyre kevésbé valószínű, bár a betegség terjedésével ez a veszély is 
fokozódik.) Közismert, hogy a promiscuitás a fertőzés valószínűségét növeli. Egy erről szóló rádióriportban is 
elmondtam ezt a véleményemet. A riporter kijelentette, hogy ez egyáltalán nem reális álláspont, mert az 
emberek már ilyenek, sok emberrel tartanak szexuális viszonyt, más megoldást kell keresni. O a gumióvszer 
jelentőségét bizonygatta. Én akkor is azt képviseltem, amit most is állítok, hogy a legbiztosabb védelem a 
hűséges házasság. Az, hogy ilyen alig van már, az erre hivatkozás nem reális? Először is, nagyon sok 
tisztességes házasság van ma is, főleg keresztény körökben. De ha kevés lenne, akkor is hivatkozhatnék arra, 
hogy pl. a környezetet tönkretevő szennyáradat, a halak kipusztulása is realitás, mégis vannak bátor 
környezetvédők, akik szembe mernek fordulni a földet, vizet kizsákmányolok tevékenységével. A föld uralom 
alá hajtása ősi parancs, de a tönkretétele nem. Vajon nem lehet ebből arra következtetni, hogy bátor fiatal és 
idősebb emberek, eredményesség reményében szembe merhetnek szállni a szexualitás mindent maga alá 
gyűrni akaró törekvéseivel. Vegyük észre, hogy a váltogatott „szabad” szerelem éppen a valódi, mély, életre 
szóló szerelem örömeit teszi egyre nehezebbé, sokak számára szinte lehetetlenné. Az orvosnak szeretettel, 
türelemmel kell foglalkoznia AIDS-es betegeivel is. Nem a mi dolgunk az ítélkezés. „A beteg nem elítélendő, 
hanem meggyógyítandó írta dolgozatában egyik hallgatóm. Calcuttái Teréz anya nővérei is ápolnak AIDS-ben 
szenvedőket. Természetes, hogy a saját megfertőződésünknek megfelelő óvó rendszabályokkal igyekeznünk 
kell elejét venni. Többen is hangsúlyozták, hogy ugyanolyan betegnek kell tekintenünk őket, mint bárki mást. 

Összefoglalás 
Ez egyesek számára talán nagyon ódivatúnak tűnő, másoknak ősrégi igazságokat, értékeket tükröző 

fejezet volt. Meggyőződésem azonban mint említettem: minden magát humanistának tartó orvos 
természetesnek kell tartsa, hogy a minden ember őszinte hitét megbecsülő tartással közeledjék hívő keresztény 
betegeihez is. Ehhez pedig legalább nagyvonalakban ismernie kell azok meggyőződését, mely leginkább éppen 
a szexuális etika vonatkozásaiban tér el a szokványostól. Tudatában vagyok természetesen annak, hogy nem 
minden magát kereszténynek tartó ember vallja az itt leírt nézeteket, vállalja az ebből fakadó 
következményeket. Mégis minimális követelmény minden magát humanistának valló orvos számára, hogy 
legalább ne rontsa tovább a helyzetet, de főleg ne adjon olyan tanácsot, amelyik sérti betegei meggyőződését. 
Mérhetetlenül nehezebb a helyzetük azoknak, akik velem együtt tudatosan igyekeznek azon, hogy maguk is 
Krisztus követői legyenek. Ok ui. szellemileg, lelkileg még támogatni is próbálják azokat, akik, hozzájuk 
hasonlóan, egyre nehezebb körülmények között igyekeznek teljesíteni Urunknak a valódi mélyebb életre vivő 
parancsait. Kockázatos, de szép élet ez.



GAIZLER GYULA - NYÉKY KÁLMÁN

50

 

 

Tájékoztatás — tájékozott beleegyezés 
A tájékoztatás, a tájékozott-tájékoztatott beleegyezés a titoktartással együtt a bioetika egyik alapvető 

kérdése. Ezen a területen vált nyilvánossá először az orvosok és a betegek egyik legjelentősebb 
nézetkülönbsége. 

A bioetika fejlődése tekintetében igen jelentős esemény az úgynevezett „Salgó-eset”. 1957-ben tárgyalták 
egy Salgó nevű beteg perét. A betegnek járási panaszai voltak. Orvosa transzlumbális aortográfiát végeztetett. 
Ebbe a beteg beleegyezett. A beavatkozást követően mindkét lába megbénult. Ezért beperelte orvosát. A per 
során kiderült, hogy szakmai mulasztás nem történt, a beavatkozást a szakma szabályainak megfelelően 
végezték el. A bénulás a diagnosztikus eljárás ritka szövődménye, a beavatkozás rizikójának tekinthető. A 
bíróság mégis elmarasztalta az orvost, mert nem tájékoztatta a beteget erről a szövődményről. Ennek 
hiányában a beteg nem rendelkezett a megalapozott döntéshez szüksége információval. Gyakorlatilag ezzel az 
ítélettel született meg a „tájékozott beleegyezés” elve.1 

Nézzük a kérdés legfőbb elvi problémáit. Az önrendelkezési jog emberi jog. Önrendelkezés csak a tények 
ismeretében lehetséges. Ehhez tájékoztatás szükséges. 

A tájékozódás egyik formája a formális tanulás. Az élet dolgairól elméletben és gyakorlatban szerezhetünk 
ismereteket. Minél szélesebbek ismereteink, annál tájékozottabbak vagyunk. Az elméleti ismeret sokszor 
elvont, általános, távol van a mindennapi élet tapasztalataitól. A tapasztalatból szerzett ismeretnek is vannak 
határai. Nem kóstolhatom meg a ciánkálit, hogy megbizonyosodjam a hatásáról. 

A tájékoztatás módja és kiterjedése függ a tágabb és szűkebb környezet beívódott szokásaitól. Függ, hogy 
mennyire vesszük egymást emberszámba, mekkora az adott társadalomban a kölcsönös megbecsülés mércéje, 
az erről alkotott nézeteink bevésettsége, „paradigmája” - mennyire vagyunk hajlamosak „paradigmaváltás”-ra. 
Ettől függ az is, hogy mennyire vesszük komolyan az emberi jogokat, mennyire demokratizálódtunk. 

A bioetikában a humán vonatkozású példákat főleg az orvosi etika területéről szokás venni. E könyv 
elsősorban a továbbtanuló fiatalokhoz, szélesebb körben pedig általában a kiművelt emberfőhöz szól. Énhetö. 
hogy először néhány általánosabb megfontolással indulunk. 

Megfelelő ismeretek szerzése sokszor igen nehéz, különösen, ha megbízható tájékoztatást szeretnék kapni. 
Alapvető ilyenkor a bizalom. Megbízom oktatóimban, hogy legjobb tudásuk szerint igyekeznek tájékoztatni. 
Ha választási lehetőségem van, igyekszem olyantól tanulni, aki nemcsak igyekszik helyesen oktatni, de 
valóban a tények alapos ismeretében teszi ezt. Tudás és jóindulat nem mindig egyforma mértékű valakiben. 

Különlegesen nehéz a helyzet, ha megbetegszem, és meg szeretnék gyógyulni. Ilyenkor ítélőképességem is 
csökken. Kihez forduljak segítségért? Nagy tudású vagy megbízható orvoshoz? Miből tudom, hogy kinek 
mekkora a tudása, és hogy mennyire bízhatom meg benne? 

Az ismeret közlése vagy elzárása állandó gondot okoz mindenkinek az élet legkülönbözőbb területein. 
Alapja ennek természetesen az, hogy én tudok valamit, amit a másik ember, a többiek nem tudnak. Mikor, mit, 
hogyan mondjak, mondhatok meg a másik embernek, a betegnek, a munkatársamnak, a különböző 
párttagoknak, a vallásos híveknek. Kinek-kinek személyiségi joga, hogy az őt érintő kérdésekről, azokról, 
amiben neki döntenie kell, tudnia kell. Persze probléma marad: ki az, akinek az adott kérdésben döntenie kell. 
Kinek mit kell megmondanom, kitől mit kell eltitkolnom? Akit szeretek, azzal megosztom titkaimat, akit nem, 
aki „ellenség”, attól elzárom az ismereteket. A megfelelő tájékozottság elérése, kiharcolása sohasem egyszerű 
dolog. Mi itt nem csupán egy körülhatárolható területen foglalkozunk e kérdéssel: Az orvos és a beteg 
kapcsolatában felmerülő problémákat szélesebb körben szeretném tárgyalni.



51

 

 

Különleges eset, ha valamilyen fontos ok miatt a „rossz hírt” mindenképpen meg kell mondanom. Van 
erre példa a Bibliában is. „Abban az időben Hiszkija halálosan megbetegedett. Ámosz fia, Izaiás próféta 
elment hozzá és így szólt: »Ezt mondja neked az Úr: Rendezd el ügyeidet, mert nemsokára meghalsz, s nem 
maradsz életben.« Erre Hiszkija arccal a fal felé fordulva így könyörgött az Úrhoz: „Emlékezz, Uram, hogy 
hűségesen és őszinte szívvel jártam színed előtt és azt tettem, ami kedves neked.”2 A továbbiakból megtudjuk, 
hogy Isten megkönyörült Hiszkiján, és még tizenöt évet adott neki. A mi szempontunkból itt az a döntő, hogy 
Izaiásnak meg kellett mondania a rossz hírt, bár ő akkor még nem tudhatta, hogy az Úr megkegyelmez 
Hiszkijának. 

Az orvos-beteg kapcsolatban alapvető ellentétet a beteg embernek mint embernek autonómiája, döntéshez 
való joga és a beteg embernek beteg állapotából következő elesettségének mértéke jelenti. Az ember, ha beteg, 
akkor is jogosult, hogy elvileg állapotától függetlenül tudjon saját állapotáról, és amennyire rajta áll, döntsön 
saját sorsáról. Az orvos kötelessége, hogy a beteg embert testileg, lelkileg gyógyítsa, amihez hozzá tartozik 
döntési képességének növelése, hogy így autonómiáját érvényesíthesse. Minderre állapotának megfelelően 
képes. Különböző dolog az állapotának ismertetése és a gyógyítás módjához való beleegyezés céljából történő 
tájékoztatás. Az előbbinél az okozza a nehézséget: Mennyire képes a „rossz hír” elviselésére? A döntési 
képesség mértéke, annak növelése is cél. Autonómia és segítés: két alapelv, mely szemben állhat egymással. A 
problémát igyekszem úgy feltárni, hogy annak egyedi megoldási nehézségéhez általános elveken nyugvó 
segítséget adjak. A megoldás közvetlen feladata az orvosé, a megoldás helyességének elbírálása sokak dolga 
lehet, egyre nagyobb szerepet kapnak ebben a jogászok is. 

Az első alapkérdés: Ki tájékoztathat? A Magyar Orvosi Kamara Etikai Kollégiumának'3 előírása, hogy az 
orvos, azon belül a kezelőorvos adhat tájékoztatást, hiszen ő ismeri legjobban a beteget. Szakmai szempontok 
szerint is elsődleges a kezelőorvos, akinek a kezében összefutnak az információk. Természetesen a 
részinformációk birtokában lévő konziliáriust (radiológust, EKG, EEG szakembert stb.) szintén megkísérti a 
gondolat, hogy saját területén tájékoztatást nyújtson. Az érvényben lévő egészségügyi törvény azonban a 
kezelőorvos feladatának írja elő a tájékoztatást, elsősorban azért, mert csupán részinformációk birtokosaként 
mind az orvos, mind a beteg téves következtetésekre juthat. Újabban a gyógyszerreklámokban is gyakran 
szerepel a gyógyszerészek tájékoztató szerepe. A valóságban tájékoztatnak még: hozzátartozók, barátok, 
ápolónők, takarítónők, betegtársak. A szakápolók egyre inkább megkívánják, hogy ők is részt vegyenek a 
felvilágosítás felelősségteljes munkájában. A szakápolók azonban szintén csak annyi információt adhatnak, 
amennyire a kezelőorvos felhatalmazza őket. Van olyan orvos, aki szerint inkább rábízható a nővérre akár az 
intravénás injekció beadása is, mert kevésbé veszélyes, mint adott esetben a tájékoztatás. Ez a tájékoztatás 
jelentőségére mutat, de rejtett utalás ez az információban rejlő hatalomra is. 

Itt természetesen elsősorban a formális, a szaktudomány szintjén történő, közvetlen, tehát a beteg 
problémáira koncentráló tájékoztatásról van szó. 

Egyre inkább azt kell igazolni, hogy a beteget valami okból miért nem tájékoztatják. Ha a beteg ezt 
kifejezetten kéri, akkor természetesen nem kell tájékoztatni. Ilyenkor, ha igen komoly dologról van szó, helyes 
ezt ismét megkérdezni, és csak utána dokumentálni. 

Néhány kiegészítő kérdés és válasz. Mikor tájékoztassunk? A diagnózis felismerésétől kezdve. Hogyan? 
Folyamatosan. Nem paternalista-atyáskodó stílusban, hanem emberileg, egyenrangú félként. 

A legdöntőbbek közé tartozó kérdés: Mit mondjunk el? Többféle mérce, standard van: Szakmai, objektív 
(?), szubjektív. 

A tájékoztatás módjai: egyszerű, részletes szóbeli, írásbeli, egyéb (magnó, képmagnó, testbeszéd stb.). 
Elsősorban a beteget közvetlenül érdeklő dolgokat kell ismertetni: eligazodás az egészségügyben, ezen 

belül a kórházban. Milyen jogai vannak (például kérdezés!). A rák jelentős része már gyógyítható - ne csak a 
fekete krónikákat ismertessük! 

Említettem mint alapvető gondot: Rossz hírről szabad-e, kell-e tájékoztatni? Elbírja-e ezt a beteg 
lelkiállapota? Nem sérti ez a „ne árts!” szabályt? Ki ítéli meg? Soha nem szabad a betegnek hazudni, de 

ez nem jelenti, hogy azonnal meg kell mondani az igazságot. A törvény és az Etikai Kódex egyaránt lehetővé 
teszi a fokozatos tájékoztatást. 

Manapság egyre inkább elterjed, hogy az élet legkülönbözőbb területein, nem csak a politikában vagy a 
pénzügyekben szeretnénk tisztán látni. Egyre erőteljesebb az igény, hogy a végső egzisztenciális 
problémákban minél világosabban lássunk, minél több felvilágosítást kapjunk, hogy így önállóan tudjunk 
véleményt alkotni, cselekedni. A különböző mítoszok mögé szeretnénk nézni. A reformációban hatalmas 



52

 

 

harcok dúltak azért, hogy mindenki saját maga olvashassa a Szentírást. Tudjuk, hogy ez a titokkal övezettség 
nem csak a krisztusi iratokra vonatkozott. Lányok nem olvashatták a héber Bibliát, az Ószövetséget, de sokáig 
tilos volt a nőknek a Korán olvasása is, hasonlóan a hindu szent iratokhoz. 

A francia forradalom a szabadságjogok egyik megteremtője volt, de neki sem sikerült kivívni a teológia és 
az orvostudomány területén az egyenlő elbírálást. Maradt a patemalizmus, a beavatottak belső titkos világa. 
Amióta egyre világosabb, hogy a tudás, az információ hatalom, egyre erőteljesebb a minél szélesebb 
tájékoztatás iránti igény. Különösen fontos ez, amikor testi és lelki életünk, egészségünk ügyeiben szeretnénk 
magunk helyesen dönteni. Egyre többen felismerték, hogy szükséges ehhez a tények, a jelenlegi helyzet és a 
várható események helyes felmérése. Dönteni csak akkor tudok, ha tájékozott vagyok. Mindezek érthetővé 
teszik, mekkora a jelentősége a katolikusok számára a II. Vatikáni Zsinatnak - mekkora a jelentősége a betegek 
számára az emberi jogoknak, az autonómiának, a betegeket felvilágosító tájékoztatási kötelességnek. A 
feudális hatalom első megtörését a francia forradalom hatása jelentette, az emberi jogok egyre teljesebb 
kiteljesedése századunk eredménye. Ebben a keretben kell néznünk a bioetika kialakulását. 

A tájékozottság nem kizárólag ismeretek minél teljesebb közlésétől függ. Bármennyi ismeretet szerzek az 
újságok olvasásából a különböző politikai pártok programjáról, a „boszorkánykonyhába” nem látok be igazán: 
nincsenek, nem lehetnek személyes tapasztalataim, hacsak magam is nem foglalkozom politikával, joggal, 
teológiával. A szakemberek ismereteiket bármennyire is igyekszenek közérthetően elmondani, attól még nem 
lesz profi az, aki ezeket meghallgatta. Önbizalma ugyan nő, de ki tudja, hogy helyes mértékben-e? Mindenki 
úgy gondolja, hogy tud futballozni, mindenki úgy hiszi, ért a politikához, a joghoz, az orvosláshoz. Ki-ki saját 
legjobb tudása szerint akar eligazodni, sőt ha etikai kérdés is felmerül, saját lelkiismerete szerint akar 
cselekedni. Kérdés mindig, mennyire frissítettük fel tudásunkat, mennyire „tartjuk karban” lelkiismeretünket? 

Ha feltételezzük, hogy mindez megtörtént: megfelelő tudású, megbízható szakembertől tájékozódtam, a 
kérdés erkölcsi vonatkozásáról is szereztem képet magamnak, mire van még szükségem? Láttam-e mindezt 
gyakorlatban működni? Voltam-e bírói tárgyaláson, láttam-e betegeket szenvedni, majd meggyógyulni vagy 
meghalni? Jogi körökben elterjedőben van az a nézet, hogy az igazságügyben dolgozó jogászoknak bizonyos 
időt börtönben kellene eltölteni, hogy lássák ítéleteik következményét. Az egészségügyi kérdésekkel 
foglalkozó jogászoknak a kórházi gyakorlati munka sem válna hátrányára. Az egészségügyben dolgozó sokak 
szerint akkor tud kellő együttérzéssel fordulni a beteghez, ha legalább egyszer életében maga is volt beteg. 

Mindezek után még mindig kérdéses, mennyire tudok saját ügyemben objektiven dönteni? Hogyan 
ítélhetem meg saját betegségemet, saját hibáimat, bűneimet? Kell-e tanácsadó, és ha igen, ki legyen az? 

Megszületett természetesen a tájékoztatás szabadságának számtalan túlhajtása. Tudni vagy legalább érezni 
kell, hogy mikor, kinek mennyit szabad, lehet elmondani anélkül, hogy teljes testi-lelki összeomlás 
következzék be. A katolikus értelmiségi körökben a II. Vatikáni Zsinat után szinte kötelező szlogen lett a 
„világiak nagykorúsága” jelszó. Akiket régebben még lelkiatyának neveztünk, most legfeljebb felkért 
tanácsadók lehetnek. Hasonlóan a világi gondolkodásban az orvosok, akik addig mint „jó atyák” igyekeztek 
segíteni betegeiken, ugyanezért ma „paternalista” elnevezést kapnak. A kölcsönös bizalom teljes kizárása felé 
vezető úton sokan nagyon előreszaladtak. Egyesek minél több szabály előírásával gondolják megoldhatónak a 
megoldhatatlant. Az alapvető etikai elvek, így a Bibliában is megfogalmazott aranyszabály: „Tedd azt, amit 
szeretnél, hogy veled is tegyenek”4 - vagy negatívan fogalmazva: „ne tégy olyat, amit magadnak nem 
kívánnál”5, nem kerülhetők meg. 

Ha az orvos kellő időt tud fordítani a tájékoztatásra, ezzel sokat segíthet a betegnek a döntés 
meghozatalában. A felelősséget azonban mindig csak jogilag háríthatja az orvos a betegre, s nem 

erkölcsileg. Összhangba kell hozni a beteg autonómiájának tiszteletét az orvosi lelkiismerettel. Ez néha igen 
nehéz feladat. 

Orvosok, gyógyító közösségek kötelességei és jogai 
A tájékoztatásnak vannak objektív, célszerűségből fakadó határai. A számítógép működését felhasználni 

akarók nem akarnak részletesebb ismereteket szerezni a mélyebben játszódó folyamatokról, a gépkocsivezetők 
sem kell, hogy ismerjék a gépkocsi pontos szerkezetét. Elegendőnek érzik, ha annyit tudnak, amennyit a gép 
használatához szükséges. Sokszor pedig jó lenne valamivel többet tudni. Akarnak-e tájékoztatni bennünket a 
szakemberek, vagy úgy érzik, biztosabban tudnak szellemi és anyagi hatalmat gyakorolni, ha tájékozatlanok 
maradunk? Vagy maguk az érintettek sem kívánnak részletes tájékoztatást? A számítástechnikában 



53

 

 

„felhasználóbarát” módszernek nevezzük, ha a felhasználónak minél kevesebb gondja van a gépével. Neki 
csak azt kell tudnia, milyen gombokat milyen sorrendben kell megnyomnia, ha a kívánt eredményhez akar 
jutni. A gépjárműtechnika arra törekszik, hogy minél több folyamat automatizált legyen. Már nemcsak a 
gépkocsivezető nem tudja, hogyan működik például a szervokormány, de az ezzel foglalkozó szerelő is 
rendszerint csak annyit tud, hogy mikor mit kell kicserélnie. Úgy érezzük azonban, hogy az analógiák egyre 
kevésbé felelnek meg a bioetika kérdéskörében. Régebben - mint említettük - az orvos „mint jó atya” 
megmondta, mit kell tennie a betegnek, ha meg akar gyógyulni. Azt már nem tartotta szükségesnek, hogy 
elmagyarázza: ez a baj, ezt így és amúgy lehet gyógyítani, a gyógyulás kilátásai az egyik esetben jobbak, de a 
választott kezelésnek különböző veszélyei, mellékhatásai vannak. Némiképpen hasonló ez az ügyvéd és 
védence (kliense) közti kapcsolatban. Egy per elindításakor az ügyvéd mondhat többet vagy kevesebbet a 
várható eredményekről, a mellékhatásokról. (Igaz, ott könnyebb korrigálni a tévedéseket.) A beteg vagy az 
ügyfél is általában szereti, ha tudja, miről van szó. Életünk döntő pillanataiban magunk akarjuk kezünkbe 
venni sorsunkat. Vajon tudjuk-e? 

A megkötések és a túlzott jogi szabályozás a betegnek sem lehet érdeke, mert nem vezet jóra, ha mindkét 
fél jövendő ellenségként nézi a másikat. Előfordult, hogy a beteg a megfelelő tájékoztatás után megkérdezte, 
hogy „azért doktor úr, én ugye beperelhetem, ha nem sikerül a műtét?”. Ugyanakkor a jogi szabályozásnak a 
lehető legtisztább helyzetet kell teremtenie. 

Különleges kérdés, hogy kellő középutat kell találni a beteg autonómiájának tisztelete és az orvosok 
tanulási lehetősége közt. Ha mindenkit csak a legjobb orvos kezelhet, akkor hogy alakul ki a következő orvosi 
nemzedék tudása és technikai készsége? 

Betegjogok, betegtájékoztatás 
Tájékozott beleegyezés betegségben, közéletben és Isten országában 
A bioetika az élet etikai kérdéseivel foglalkozó tudomány. Természetes, hogy tárgyalási módja, képviselt 

értékei jelentősen függnek a szerző világlátásától, világnézetétől. A szokásostól eltérő módon közelítem meg a kérdést. 
Az utóbbi időben hazánkban is egyre többet hallunk a tájékozott beleegyezés (informed consent) 

problematikájáról. Ezt a fogalmat világszerte a beteg és az orvos kapcsolatának egyik legaktuálisabb kérdésére 
vonatkoztatják: tájékoztatta-e az orvos kellőképpen betegét betegségének várható 
következményeiről, megteremtette-e számára a valóban szabad választás lehetőségeit. Ismernie kell a 
végzendő eljárás kockázatát, de a beavatkozás elhagyásának várható következményeit is. E leszűkített 
értelmezést szeretném kiterjeszteni, majd a bioetika alapkérdéseire vonatkoztatni. 

Tájékozott (vagy tájékoztatott) beleegyezés megfelelő tájékoztatás utáni beleegyezést, egyetértést jelent. A 
különböző magyar fordítás az „informed consent” kissé eltérő értelmezési hangsúlyát jelzi. Aki tájékozott 
beleegyezést mond, az a beteg szubjektív helyzetét hangsúlyozza. A tájékoztatott beleegyezés az orvos 
felelősségére utal. Az egyetértés azt emeli ki, hogy itt nem az orvos által kicsikart beleegyezésről, hanem 
egyenrangú emberek kapcsolatáról van szó. Ki kell terjedjen ez a megfelelő - a tájékoztatandó számára 
megfelelő - tájékoztatás például a műtét várható előnyein kívül a 
mellékhatásokra, szövődményekre is. Így tud a beteg valóban felelősen véleményt formálni, dönteni. A 
Magyar Orvosi Kamara Etikai Kollégiumának IV. számú Állásfoglalása részletesen foglalkozik a betegek 
tájékoztatásával. Ez az állásfoglalás etikai szempontból irányadó minden orvos számára, de sajnálatos módon 
igen kevesen ismerik. Elsősorban jogászok támadják az eddigi gyakorlatot, mely szerint az orvos főleg a 
beléhelyezett bizalomra számítva csak nagyon nagy vonalakban ismerteti a beteggel a várható 
következményeket és a kezeléskor is csupán saját véleményére hagyatkozik. Ezt a már említett orvosi 
viselkedésmódot szokás paternalistának nevezni, ahol az orvos a gyermeknek tekintett beteg javát igyekszik 
szolgálni. A betegek közül egyre többen, az általánosan terjedő demokratikus felfogásnak megfelelően 
tiltakoznak ez ellen, és egyenrangú partnerek óhajtanak lenni. 

A Magyar Orvosi Kamara Etika Kollégiumának IV. számú „ A betegek tájékoztatásáról” című 
állásfoglalása már 1994-ben erkölcsi kötelességgé tette minden orvosnak a beteg megfelelő tájékoztatását, 
majd a VII. számú ,,Az orvosi beavatkozás előtti beleegyező nyilatkozatról (informed consent)” című 
nyilatkozattal 1995-ben ennek sajátos formáját, az informed consentet is. Az erkölcsi szabályozás ebben az 
esetben is megelőzte a jogit, hiszen ezekről a kérdésekről törvényerővel csak 1997-ben nyilatkoztak a 



54

 

 

honatyák. 
Mielőtt a tájékozott beleegyezés kérdését részletesen megvizsgálnám, szeretnék annak más területen 

felmerülő problematikájával foglalkozni, hogy szélesebb körben vizsgálhassuk a kérdést. 
A tájékozott, megfelelő tájékoztatáson alapuló beleegyezésnek vannak közéleti, ezen belül politikai és 

gazdasági, sőt teológiai vetületei. Mindenki felháborodik, ha azt veszi észre, hogy a közélet, a politika bizonyos 
eseményeiről, a dolgok valódi összefüggéseiről, a várható következményekről nem tájékoztatták. Ezért 
készítenek a pártok programokat, tartanak sajtófogadásokat, hogy a választáskor tájékozott emberek tudjanak 
dönteni. Kit milyen mértékben tájékoztatnak? Mennyire tájékoztatott a választópolgár, a részvénytulajdonos, 
az „egyszerű hívő”, és mennyire az „elit”? Milyen csatornákon folyik a tájékoztatás? Végső, egzisztenciális 
döntéseink pedig azon alapszanak, mennyire értettük meg, tudatosítottuk magunkban Isten üzenetét, 
kinyilatkoztatásait. Kellő, helyes tájékoztatás után döntöttünk? 

Az orvosok egy része nem is szándékozik megfelelő tájékoztatást adni akár azért, mert „rossz hír” közlése 
- például rákbetegség - esetén fél a rossz következményektől, depressziótól, öngyilkosságtól, akár azért, mert a 
beteg a tájékoztatást könnyen félremagyarázhatja, amiből már előre levonják a következtetést: „úgysem ért 
hozzá”. Ritka eset, hogy az orvos a tájékoztatást egyszerűen fölöslegesnek tartja. Az is előfordul, hogy minden 
jó szándéka ellenére sem tud úgy tájékoztatni, hogy az a beteg számára kellően érthető legyen. Isten rendszerint 
nem közvetlenül, hanem prófétái, küldöttei által egy adott helyzetben tájékoztat bennünket. Természetesen 
úgy, hogy az lehetőleg később is javunkra válhasson, de kijelentéseinek késői, esetleg évszázadokkal későbbi 
értelmezése bizony nem könnyű. Isten azt is tudja, lehet, hogy rosszul választunk, mégis szabad akaratot adott 
saját valódi érdekeinkkel szemben. 

Az, aki úgy érzi, hogy nem megfelelően tájékoztatták, akár az igazság elhallgatása miatt, akár mert a 
közlés számára nem érthetően történt, igyekszik ismereteit onnan beszerezni, ahonnan tudja. Ha mint beteg 
nem tartja kielégítőnek vagy nem érti meg az orvos tájékoztatását, akkor fííhöz-fához fordul. Kérdezi 
betegtársait, a nővéreket, esetleg barátait, ismerőseit. Igyekszik az orvos ki nem mondott vagy félig kimondott 
szavait hasznosítani. 

A közéletben a társadalom tagjaként a sorok közt próbál olvasni, barátokhoz fordul, keresi a beavatottak 
barátságát, hogy többet tudjon várható jövőjéről. Hívőként az írást böngészgeti újra és újra, magyarázókhoz 
fordul, aktualizálási lehetőségeket, titkos, gnosztikus értelmet keres, mely egyértelműen megmondja, most mit 
kell tennie. Mindezeket a párhuzamokat azért mutattam be, mert számos alkalommal előnyös lehet, ha a 
valamelyik területen helyesnek talált nézeteket analóg módon, mutatis mutandis, másutt felhasználjuk. Für 
Lajos egy interjúban a következőket mondta: „Egy politikusnak három irányba kell mindig figyelnie. Először: 
az országra, amelyben politizál, ezen belül a gazdaság, társadalom, kultúra jelenségeire, az emberek 
gondolkodására, véleményére a legkisebbtől a legnagyobbig. A figyelem másik fontos iránya: a 
demokráciában létrejövő, kiválasztott hatalmi elit (...). A figyelem harmadsorban mindig a külső viszonyokra, 
külső elvárásokra irányul, azokra az igényekre, amelyeket a világ támaszt velünk szemben.”6 A bioetikával 
foglalkozó szakember is tekintetbe kell vegye mindezeket. 
Számára az „elit” azonban elsősorban az e témával foglalkozó többi szakember, adott esetben a teológus, a 
jogász, az orvos stb. Vegyük sorra ezek után a bioetika néhány főbb kérdését. 

Legelőször a már említett, jelen vizsgálatomban kiindulópontul szolgáló tájékozott beleegyezés (informed 
consent) gondolatmenetével foglalkozom. 

A tájékozott beleegyezés meglehetősen új fogalom hazánkban. Az általános, kölcsönös emberi 
megbecsülés megvalósítására irányuló törekvést jelzi, elsősorban az orvos és beteg kapcsolatával foglalkozik. 
Eleinte főleg a nagyobb kockázattal járó beavatkozások, műtétek előtti minél részletesebb tájékoztatásra 
vonatkoztatták, de kezdettől fontos kérdés a gyógyíthatatlan betegek felvilágosítása is. Az eddigi gyakorlatban 
az orvos tudta, mit kell tennie a beteg érdekében. A beteg megbízott orvosában, hogy tudása, képességei 
szerint a legmegfelelőbben igyekszik eljárni. Utóbbi időben az emberek bizalma egymásban általában 
csökkent. Az orvosok helyzete azonban mindig kissé kivételezett volt, lényegében ma is az. Ha 
megbetegszünk, akár tetszik, akár nem, ki vagyunk szolgáltatva az orvosoknak. Mi magunk, orvosok is 
érezzük ezt, ha betegként kerülünk szembe kollégánkkal. Tagadhatatlan, hogy ez a kiszolgáltatottság sokkal 
egzisztenciálisabb, mint például a „hivatal packázásai” címen ismert jelenség. A védekezés igénye is 
elementárisabb. Példát mindenki bőven tud hozni saját vagy barátai tapasztalataiból. „Csak orvos kezébe ne 
kerüljön az ember" - mondják még az orvosok is. (Persze azért papok közt is gyakran hasonló tartózkodást 
találunk a többi pap iránt, a politikusokról nem is beszélve! Mindenki szeret egy másik csoporton elnézően 



55

 

 

mosolyogni.) Elemi erejű a törekvés, hogy partneri viszonyt kell teremteni az orvos és a beteg között. 
Általában a demokráciát régebben gyakorló államokra szokás példaként hivatkozni. Nagy hiba, ha csak 
kényszeredetten, azért tájékoztatunk valakit, mert törvények, szabályok ezt előírják, és nem azért, mert a másik 
ember személyiségét tiszteljük. Tiszteljük akkor is, ha gyermek, akkor is, ha csökkent felfogóképességű. 
Említettem, hogy mindenkit saját szintjén, számára érthetően kell tájékoztatni. (Minden valamire való 
népszónok pontosan tudja ezt. Miért csak ők tudják?) 

Nézzük, hogyan gondolkodik erről az ország. Hazánkban a patriarchális viselkedésnek ősi hagyományai 
vannak. Köztudott, hogy például a cselédem és családom szó is azonos eredetű. A földbirtokos letegezhette a 
munkásait, ugyanígy az orvosprofesszor a hallgatóit. A legtöbben akkor ezt az egymáshoz tartozás jelének 
tartották. Sokan büszkék voltunk arra, hogy idős professzorunk atyailag viselkedett velünk szemben. A 
bizalom légkörében ez a rendszer jól működött. Manapság ez megváltozott, vagy inkább változóban van. Már 
a háború előtt is megbecsülően tekintettünk a tőlünk nyugatra fekvő országokban uralkodó, demokratikusnak 
nevezett kapcsolatrendszerre. (Itt megjegyzem, hogy a túlzó kinövések ellen tiltakozó orvosok éppen arra 
hivatkoznak, hogy veszélyes, ha ők állampolgárokat kezelnek, és nem beteg embereket!) 

Nézzük kissé részletesebben a tájékozott beleegyezés mellett és az ellene szóló érveket. A mellette szólók 
inkább elvekre hivatkoznak: minden ember alapvető egyenlőségére, az emberi méltóság tiszteletben tartására. 
Egyre többször halljuk, hogy az orvos megbízás alapján jár el, az orvos azt kell tegye, amire a megbízója 
felhatalmazza. Az orvos persze gyakran kerül így dilemma elé. Mit tegyen a Jehova Tanúival, akik nem 
engedik, hogy vérátömlesztést kapjanak. Ok külön könyvecskét jelentettek meg, melyben már orvosi érveket 
is latba vetnek hitük mellett. Az orvos problémája ilyenkor az, hogy szabad-e neki öngyilkossághoz 
asszisztálnia? Különösen nehéz a kérdés, ha jehovisták gyermekéről van szó, akinek életmentő lehetne a 
vérátömlesztés. Mennyire döntő ilyenkor a szülők hite? (Örömteli tény, hogy egyre több orvosilag is hiteles 
eljárást fejlesztettek ki, melyek a vérátömlesztést igyekszenek fejleszteni.) 

Persze nem csak ilyen súlyos hitbeli dilemmáról lehet szó. Alapelvként szerepel manapság: A beteget nem 
szabad akarata ellenére kezelni. Elvileg nagyon helyes, hiszen a beteg méltóságát tisztelem meg ezzel. 

A nyugati országok gyakorlatára hivatkozás ugyanakkor nem teljesen meggyőző egy magyar orvos 
számára. Az orvosi elit és a jogászi elit hazánkban még csak most próbálja megérteni egymás érveit. 
Konferenciák sora zajlik, amelyekből annyi már kiderült, hogy merev elképzelésekkel nem jutunk előbbre. 

Az eddigi eredmények és eredménytelenségek láttán a régi demokratikus hagyományokkal rendelkező 
országokban is egyre szélesedik a vita. Érdemes felfigyelni arra, hogy míg nálunk lassan alig mer tudományos 
érvet hozni valaki a régebbi elgondolások mellett, Paolo Cattorini7 olasz professzor már több viselkedési 
mintáról beszél, ismertetve azok előnyeit és hátrányait. Ő a paternalizmuson kívül a következő modelleket 
gyűjtötte össze különböző közleményekből: szerződés, a bizalom áldásai, szövetség, gondoskodás, végül a 
tudomány és a humanitás összekapcsolása. Nem szándékszom itt ezekre részletesen kitérni, csupán azért 
említettem őket, hogy látható legyen a valódi pluralitás. Annyit azért még megemlítek, hogy a hívő ember 
Istent Atyának nevezi, így számára a paternelizmus nem egyértelműen valami gonoszát jelent. Kétségtelen 
viszont, hogy ha az ember Isten helyébe akar lépni, akkor bizony ne csodálkozzék, ha ledobják saját zsarnoki 
piedesztáljáról. Oda is vezethet a hit és a gyógyítás paternalista összekapcsolása, hogy a hívő embert minden 
emberi méltóság megtiprásával vádolják, mondván hogy az isteni Atyába vetett hitből óhajtja levezetni saját 
fensőbbségének igazolását. Nézzünk meg most az elmondottak fényében néhány közismert bioetikai problémát. 

Elsőként szokás emlegetni az élet kezdetén és végén felmerülő gondokat, melyről külön fejezet szól. 
(Vannak persze bőven gondok közben is, de ezek most nem kerültek ennyire reflektorfénybe.) Milyen 
mértékben tájékozottak maguk a döntésre hivatottak? Miről kell mindnyájunknak tájékozottnak lennünk? 

Mint már részletesen kifejtettem, az élet kezdetének és végének meghatározása nem egységes. 
Közismertek a széles fémrétegekben elterjedt vélemények: „A magzat a nő testének része/’ „A hasam az 
enyém!” Ezek természetesen semmilyen természettudományos szemlélettel nem igazolhatók. Hogyan érvel az 
„elit”? Nem vonja kétségbe, hogy az élet mikor kezdődik, hiszen ez minden természettudományt tisztelő 
számára világos - tudniillik amikor az ivarsejtek egyesültek. A kérdés tehát ma így hangzik: Mikor 
„tekinthető” emberi életnek a megtermékenyített sejt élete? Ha azonban a tudomány számára is kétséges? Ha a 
törvény is megengedi? Akkor csak nem lehet helytelen? Látható tehát, hogy a „tájékozott beleegyezés” 
mennyire bizonytalan, ha a tanácsadók is bizonytalanok. Szokás ilyenkor a lelkiismeretre hivatkozni. Nem 
mindegy azonban, hogy ki alakítja a lelkiismeretet! Papok? Újságírók? Törvényhozók? Szülők? Barátok? 



56

 

 

Ki a felelős, hogy megfelelő tájékoztatást kaphasson minden érdekelt? Az egyházak nyilatkozatokat tettek 
közzé, persze ezek viszonylag szűk körhöz jutnak el. A Pro-Life mozgalmak, a Keresztény Ökumenikus Baráti 
Társaság, a Keresztény Orvosok Magyarországi Társasága, a Keresztény Értelmiségiek Szövetsége, a 
Magzatvédő Társaság, a Pacem in Utero, a Szülészek az életért stb. keresztény válaszaikkal igyekeznek minél 
több embert elérni. Ha a napilapok idevágó közleményeit, az azokban tükröződő véleményeket olvassuk, 
láthatjuk, hogy mindezek ellenére mennyire nincs megfelelő tájékoztatás. Ki gondol arra, hogy „legkisebb 
testvéreinkről” van szó? A keresztények közt van, aki az evangéliumra hivatkozik, mondván hogy már 
Erzsébet méhében fölujjongott magzata, mikor Mária megérkezett.8 Másrészt alig valaki hallott például a Post 
Abortion Syndromról, azokról a kóros jelenségekről, amelyek abortusz után lépnek fel az azt végeztető nőknél. 
Ugyancsak alig ismertek Ney G. Philip vizsgálatai az abortusz ellenére mégis megmaradt gyermekeknél 
tapasztalt jelenségekről.9 

Milyenek az ismeretek az élet végének alapvető kérdéseiről? Kik és hogyan tájékoztatnak? A széles 
fémrétegek egyetlen vágya, hogy ha közeledik a halál, ne kelljen szenvedni. Hogy fogalmazza ezt meg az elit? 
A halál elkerülhetetlen, de „haljunk meg méltósággal”. Ki-ki akkor, amikor még emberként tud viselkedni, 
amikor még nem szorul senkire. Tagadhatatlan, hogy amióta szívmotorral fenntartható az élet, bizonytalanná, 
viszonylagossá vált, meddig kell, meddig szabad az életet meghosszabbítani? Az utolsó lélegzetvételig, mint 
eddig tettük? Amire a hippokratészi eskü kötelezett? Kell-e, szabad-e a haldoklást meghosszabbítani? E 
kérdésről részletesen az Eutanázia és Hospice című fejezetben írok. itt csak a tájékoztatók felelősségét 
említem. Keresztény nyilatkozat is van erről (XII. Pius pápa már említett 1957. november 24-én az intenzív 
terápiát is irányító aneszteziológus szakemberek előtt tartott beszéde). 

A tévéműsorok egyre erőteljesebben igyekeznek meggyőzni a hallgatókat az eutanázia helyességéről. 
Évekkel ezelőtt a Hőmérő című tévéműsorban többünk erőfeszítése ellenére a riporter úgy irányította a 
beszélgetést, hogy a végén a jelenlévők többsége megszavazta: Magyarország legyen Hollandia után a 
következő, ahol engedélyezik az eutanáziát. (Akkor még ott sem engedélyezték!) 

Súlyos feladatok ezek mind a közélet felelős irányítói, mind az egyházak vezetői számára. Sem az 
..istenadta nép”, sem Isten nevében nem lehet félreérthetően beszélni, de abba sem szabad belenyugodnunk, 
hogy nem ér el elég messzire a szavunk. Befolyásolnunk kell a közvéleményt 

irányítókat, de ha kell, az egyházi vezetőket is. Meg kell mondanom, hogy az abortusz kérdésében minden 
krisztusi egyház körültekintően, helyesen és bátran nyilatkozott. Remélhetjük, hogy az eutanázia rövidesen 
központivá váló kérdésében is hasonló lesz a helyzet. A Magyar Orvosi Kamara Etikai Kollégiuma10 már állást 
foglalt a kérdésben. Minden egyházi és politikai vezetőnek hasznos lehet, ha véleménynyilvánításuk előtt ezt 
áttanulmányozzák, valódi szakértőkkel alaposan megvitatják. Sem felekezeti, sem párttagság nem szabad 
befolyásolja az élet védelmének elsődleges fontosságát! A nyilatkozat lényege, hogy tilos minden aktív és 
passzív eutanázia. Ez utóbbin azt értik, ha a beteg halálát nem aktív beavatkozással segítik ugyan elő, de 
szándékoltan nem teszik meg a szükséges intézkedéseket életének fenntartására, azért hogy a beteg meghaljon. 
Megengedhető viszont, hogy a beteg fájdalmának csillapítására használt gyógyszer mellékhatásként a beteg 
életét esetleg megrövidítse. Itt nem szándékolt ugyanis a beteg halála! A fájdalmat mindig igyekezni kell 
csillapítani! Természetesen a haldoklást nem szabad meghosszabbítani, de ez egészen más dolog. Ahogy 
mondani szoktam: más, ha a beteget elkísérem Kháron ladikjáig, fogom a kezét is, és más, ha belelököm! Az 
utolsó idő megkönnyítésére szolgálnak a Hospice mozgalmak, melyek hazánkban is egyre jobban fejlődnek. 

Megemlítem még, hogy az orvosi tájékoztatás kiterjed a beteggel kapcsolatos adatok, leletek, feljegyzések 
ismertetésére is. 

Számos különleges jellegű nehézség is támadhat: hogyan mondjam meg például, hogy melyik sebészt 
tudom ajánlani? A másikat miért nem?! 

Végül alapvető fontosságú, hogy mikor nem kell engedély valamilyen beavatkozás elvégzésére: 1. 
Életveszélyes állapot, 2. Megkezdett műtét esetén újabb kiterjesztést kívánó lelet. 

Megoldási kísérlet 
1. Az orvosok és az emberi jogok védelmezői közt kölcsönös személyes emberi megbecsülésre kell 

törekedni. így remélhetjük, hogy egymás érveit nemcsak halljuk, hanem meghalljuk. 
A kölcsönös személyes megbecsülés minden valódi meggyőzés lehetőségének az alapja. Különösen fontos 

ez az annyi régi beidegződéssel, kiváltképpen személyeskedéssel megterhelt problémák megoldásában. A 



57

 

 

mások elveinek tisztelete akkor alakul ki valóban, ha az azt képviselő személyeket tiszteljük. Tudatában 
vagyok az elvi tisztaság fontosságának, de tudom azt is, hogy a személyes meggyőző erőnek különleges hatása 
van. 2. Az orvosok minden betegüket szenvedő személyekként tiszteljék. 

A vitapartnerek személyes egymás iránti tiszteletén túl rendkívül nagy a jelentősége annak, hogy az 
orvosok mennyire tisztelik betegeiket. Voltaképpen az orvosi etika oktatásának ez az alapvető feladata. 
Természetesen itt nem csak a hivatalos, tantárgyszerű oktatásra gondolok, hanem a betegágynál, idős kollégák 
viselkedéséből leszűrt tapasztalatokra is. Hat erre a család és az egész környezet, de az orvosok 
világszemléletének is jelentős a befolyása. 

3. Meg kell kíséreljük, hogy közös nyelvet találjunk a jogászok és filozófusok, teológusok, azaz azok közt, 
akik laikusok orvosi kérdésekben és az orvosok közt, akik viszont a jogi, filozófiai, teológiai problémákban 
laikusok. 

A vitapartnerek közti kölcsönös személyes megbecsülés egyik tényezője az egymástól gyakran erősen 
különböző szakmai nyelv ismerete. Fontos, hogy megérezzük, miért pejoratív egy olyan szó a másik számára, 
amelyet egy másik szakma természetes, magától értetődő módon használ. Ilyen a beteg autonómiájának 
kérdése is. 

4. Törekednünk kell konkrét példákkal történő magyarázatokra. Különösen fontos, hogy mindkét fél 
példáira alaposan figyeljünk, azokra kielégítő válaszokat adjunk. 

5. Orvosok és jogászok számára közös elv: „Salus aegroti - salus personae humanae - suprema lex est!”, 
de legalább „esto”. A beteg testi-lelki java, üdve, üdvössége legyen legfőbb törvényünk! 

Az orvosi elit és a jogászi, filozófus, teológus elit még csak most próbálja megérteni egymás érveit. Ki kell 
dolgozni (helyesebben: korunkban használatos kifejezésekkel újra meg kell fogalmazni) azokat a



 

 

normákat, szabályozó funkciókat, melyek a pszichológiailag aszimmetrikus, alá- és fölérendelt orvosbeteg 
viszony ellenére a jogilag mellérendelt helyzetet biztosítja. 

Betegség esetén az egészségünk helyreállításáról, esetleg életünkről van szó. Elemi erejű a törekvés, hogy 
partneri viszonyt kell teremteni az orvos és a beteg között. A megkötések és a túlzott jogi szabályozás a 
betegnek sem lehet érdeke, mert nem vezet jóra. ha mindkét fél jövendő ellenségként nézi a másikat. 

Összefoglalva: kérek mindenkit, tegyen meg minden lehetőt, hogy a tájékozott beleegyezés ne az orvosok 
és betegek vitájává, gyűlölködésévé fajuljon, hanem jelentse az élet legkülönbözőbb egzisztenciális 
jelentőségű helyzetében az emberhez méltó cselekvésre szükséges ismeretek megszerzésének elősegítését. 
Világot kell gyújtani, akár háztetőkről is kell hirdetni! Aktuális feladatnak tartom, hogy legalább az egyetemi 
városokban önálló bioetikai intézeteket állítsunk fel. 3

                                            
3 KOVÁCS JÓZSEF: A modern or\>osi etika alapjai. Bevezetés a bioetikába. Budapest. 19992, Medicina, 585-590. p. 
2 Íz 38.1-3. 
’ Magyar Orvosi Kamara F.tikai Kollégiumának IV. sz. állásfoglalása. A betegek tájékoztatásáról. In Magyar Orvosi Kamara évkönyve. Budapest, 1991, s. n., 

38-40. p. 
4 CL Mt7.12:Lk 6.31. 
5 Cf. Tób 4,15. 
6 FÜR LAJOS: Interjú. Magyar Nemzet, (1993. július 3.) 7. p. 
7 CATTORINI, PAOLO-MASSIMO REICHLIN: Euthanasie in halién. Einfiihrende Beobachtungen. Zeitschrift fur 
medicinischer Ethik, Jg. 39. (1993) Heft 1.55-62. p. 
8 Lk 1.41 
9 NEY, PHILIP G. - TAK FUNG: Relationship between Induced Abortion and Child Abuse and Neglect: Four Studies. Pre- and Perinatal Psychology Journal, vol. 

8 no. 1. 
10 Magyar Orvosi Kamara Etikai Kollégiuma: Az eutanáziáról. In GAIZLER GYULA: A bioetika alapkérdései. Budapest, 1997, Magyar Bioetikai Alapítvány, 

352-353. p. 



59

 

 

 GAIZLER GYULA-NYÉKY KÁLMÁN 

Eutanázia és hospice 
Eutanázia 

„Senkinek sem adok halálos mérget, akkor sem, ha kéri, és erre vonatkozólag még tanácsot sem adok. ” 
(Részlet a hippokratészi iskola esküszövegéből.) 

„Az emberi életet kezdetétől (eredetileg: a fogamzástól) fogva, fenyegetés esetén is a legteljesebb 
tiszteletben tartom; ot~vosi tudásom nem fogom az emberiesség törvényeivel szembenálló módon felhasználni. 
” (Részlet a genfi deklarációból.) 

„Az élet védelme elsőrendűen sürgető feladat keresztények és minden jóakaratú ember, minden humanista 
számára ebben a korban, amikor a »halál kultúrája« terjed, amikor az emberölés - magzatgyilkosság és 
eutanázia — törvényesítése egyre inkább kiszélesedik, jóllehet pacifisták a háború ellen, humanisták a 
halálbüntetés ellen sorompóba állnak. 

Terjed a halálba menekülés vágya 
Manapság divattá vált az eutanáziáról írni, beszélni. Pedig egyébként a halállal manapság nem „illik*’ 

foglalkozni. Ma is vannak tabu témák! Ez egyike a legfőbbeknek. Segítséget szeretnék nyújtani azoknak, akik 
maguk is segíteni akarnak: hogyan tehetik ezt a siker reményében, de segíteni szeretnék nekik maguknak is, ha 
ők kerülnek kritikus helyzetbe, ha saját haláluk közeleg. 

Mindnyájan tudjuk, hogy előbb vagy utóbb meg kell halnunk, de ma egyre többen siettetni akarják a halál 
bekövetkeztét, nemcsak a másokét, hanem számos esetben a sajátjukat is. Nekünk orvosoknak az a feladatunk, 
hogy harcoljunk az életért. Lehetőségeink ma jóval nagyobbak, mint akár csak néhány évtizede. Mégis mi 
tudjuk legközvetlenebbül, hogy eljön az ideje, amikor a beteget, a haldoklót „el kell engedni”. Teljesen más ez, 
mint a halálba menekülés vagy menekítés. Manapság nő a megsemmisítési és megsemmisülési vágy. 
Régebben magától értetődő volt, hogy „jobb lenni, mint nem lenni” (a Szentírás ősi szavaival: „válaszd az 
életet, hogy te is, utódaid is életben maradjatok”2) - ma mintha ez is kétségessé válna. „Mindenütt jó, de 
legjobb sehol”, éneklik. Az emberek egyre elégedetlenebbek életük minőségével! 

Hazánkban kiemelkedően magas az öngyilkosok száma, és fokozódik az érdeklődés az eutanázia iránt. 
Persze ezt a különböző hírterjesztők jelentősen elősegítik. Mindenképpen el kell választanunk a „halálig 
kísérést” a „halálba segítéstől”! 

Kháron ladikjába szállva: aktív és passzív eutanázia 
Az eutanázia szó megtévesztő. Eredeti jelentése: jó halál. Valójában a „halálba segítést” jelölik vele, ezért 

nem elfogadható. Lehet eutanáziát elkövetni halálra irányuló cselekedettel (aktívan), vagy szándékos 
mulasztással (passzívan). Egyik formája sem helyes. El kell választanunk ezt attól, amikor a beteget hagyjuk 
békében meghalni. Ez utóbbi az orvos számára azt jelenti, hogy nem szabad a haldoklást meghosszabbítani. 
Nem jelenti azonban az élet erőszakos megrövidítését. Az orvosok érdeke is megkívánná, hogy ne 
alkalmazzuk a passzív eutanázia kifejezést, hiszen az orvos cselekvése ebben az esetben is a beteg halálára 
irányul, ellentétben azzal, amikor ő csak elfogadja a közeli és elháríthatatlan halál tényét, ami igen nagy 
különbség. A Magyar Orvosi Kamara Etikai Kollégiuma is az aktív és passzív eutanázia kifejezések kerülését 
javasolja, a jövőben várhatólag az Etikai Kódexből is törölni fogják ezt a megkülönböztetést. 

Manapság gyakran érvelnek az eutanázia mellett olyan történetekkel, ahol az orvosok lényegileg a beteg 
haldoklását hosszabbították meg. Ez utóbbira valóban nincs szükség, sőt az egyértelműen eldönthető esetekben 
be is kellene tiltani. Nem eutanázia, ha a gyógyíthatatlan beteg életének utolsó napjaiban nem teszünk meg 
mindent szenvedéseinek meghosszabbítására. Az ilyenkor alkalmazott palliatív terminális medicina azt jelenti, 
hogy lemondunk az eredménytelennek bizonyult kezelésről, de a betegnek továbbra is a szükséges 



60

 

 

mennyiségben adjuk a fájdalomcsillapítókat, etetjük, itatjuk, testileg- lelkileg gondozzuk, s ami talán még 
fontosabb, nem hagyjuk magára. Tevékenységünk azonban nem arra irányul, hogy előbbre hozzuk a betegség 
természetes következtében beálló halál időpontját! 

Eutanázia tehát az a beavatkozás, amikor valaki (egy orvos) szándékosan előidézi a beteg halálát. Belelöki 
Kháron ladikjába. „Senkinek sem adok halálos mérget, akkor sem, ha kéri, és erre vonatkozólag még tanácsot 
sem adok” - idéztem a hippokratészi esküt. A beteg szenvedésének csökkentésére minden lehetőt meg kell 
tenni. Amikor a beteg saját halálát kívánja, akkor valójában szenvedéseitől szeretne megszabadulni. Nem 
mindegy azonban, mint említettük hogy 3 g vagy 0,03 g morfiumot adok fájdalomcsillapítás címén! 

Nézzük az úgynevezett aktív eutanázia néhány problémáját: Ki hajtja végre az élet „szándékos 
befejezését”? Kinek a kérésére? Hogyan bizonyítható utólag, hogy valóban kérte? 

Hollandiában külön bizottságokat állítottak össze ennek eldöntésére. Igen fontos azonban, hogy tudjuk, a 
törvény egészen az utóbbi ideig még ott is tiltotta az eutanáziát (ezt a törvényt azonban alig vette már komolyan 
valaki!), tehát nem engedélyezték, csupán bizonyos körülmények fennforgása esetén nem büntették. Hasonló 
volt a helyzet a magyar abortusztörvényhez. A hasonlóság abban is megmutatkozik, hogy ezt az egyesek 
szerint finom különbségtételt a legtöbben nem veszik észre - különösen nem figyelnek fel erre az érdekeltek. 
Jogilag engedélyezettnek gondolták mindkettőt, s az a vélemény terjedt el, hogy amit a jog megenged, az 
erkölcsileg is megengedett! Ennek a paradox következménye lett a mai Holland eutanázia törvény. Az 
eutanáziát Hollandia előtt, 1995-ben, egyedül Ausztráliában a Northern Territoryban engedélyezték, de ott 
végül az Ausztráliai Legfelsőbb Bíróság alkotmányellenesnek találta, és érvénytelenítette ezt a törvényt. 

Hollandia szomorú példája azonban felveti a kérdést: felmenthetnek-e a jogászok törvénnyel, rendelettel 
az alól, hogy lelki ismeretünk szavára hallgassunk, ha valakinek az életéről van szó? Utasításra is ölhetünk? Ki 
utasíthat erre? Utána mondható-e: „Parancsra tettem?” 

Felmerül a kérdés: Orvos és hóhér két különböző foglalkozás-e még? Melyik a kifogásolhatóbb? A hóhér 
bűnösöket öl meg az élet teljében, az orvos ártatlanokat végez ki az élet mindkét végén vagy akár közben is? Az 
egyik munkanélkülivé válik, ha megszüntetik a halálbüntetést, a másik bőven el van és lesz foglalva életek 
megszüntetésével az élet kezdetén, mint ezt az abortuszkérdés tárgyalásánál már említettem, sőt ez irányú 
ténykedését ki akarják bővíteni az öregek, majd talán ismét a szellemileg visszamaradottak, valamint minden 
társadalmilag hasznot nem hozó csoport kiiktatására. Vannak, akik még emlékezünk, amikor ez utóbbi is az 
orvosok feladata volt! Parancsra tették? Most újból? Megismétlem a már egyszer föltett kérdést: 
ítélet-végrehajtók leszünk?4 Humanisták vagyunk-e még legalább? Meggyőződésem az, hogy a direkt, azaz szándékos eutanáziát nem szabad megengedni! A beletörődés teljesen más dolog, mint említettem, erre helytelen alkalmazni az úgynevezett passzív 
eutanázia kifejezést, hiszen végeredményben a passzív eutanázia esetében is aktívan szándékolják a beteg 
halálát. Az eutanázia harcos hívei gyakran szándékosan összekeverik a két, az esetek túlnyomó többségében jól 
elkülöníthető helyzetet, tennivalót. 

Rendkívül fontos, hogy tudjuk: a fejlett, kiemelkedően jól működő egészségüggyel rendelkező 
országokban teljesen más oka is van annak, hogy a betegek saját akaratukból meg akarnak halni, mint a kevésbé 
fejlett országokban. Ahol a betegek kezelésében az a fő szempont, hogy bármi áron még pár órával vagy pár 
nappal tovább éljen, ott eluralkodik az egészségesek közt is a félelem, de legalábbis a tartózkodás. Az emberek 
jelentős része nem kívánja, hogy mindenféle mesterséges eszközzel feleslegesen pár órával, néhány nappal 
meghosszabbítsák életét. Ebből a vágyból alakult ki az eredetileg teljesen normális, XII. Pius pápa által is 
helyeselt vágy: emberi méltósággal akarnak meghalni. E kérdésről a túlkezelés pontban lesz részletesebben szó. 
A kevésbé fejlett országokban a szenvedéstől való félelem, a 

kiszolgáltatottság, az el hagyatottság az oka a betegek halálvágyának. Előző esetben tehát a túlzott kezelés, az 
egészségügy segítőkészségének túlzásba vitele okozza, hogy a beteg meg akar ettől szabadulni, a második 
esetben az egészségügy hiányos működése az oka a betegek halálvágyának. A hozzánk hasonló fejlettségű 
országok most kezdenek felzárkózni a betegek túlkezelése terén a magasabb szintű vagy fejlettségű 
országokhoz. A túlkezelés elleni tiltakozás ugyanúgy jogos, mint az elégtelen kezelés miatti kétségbeesés. 

Jogi szempontból is igen jelentősek a Magyar Orvosi Kamara (MOK) Etikai kódexében 
megfogalmazottak, mert ezeknek, a szakmai értéken túl, kötelező jogi erejük is van a MOK tagjai, tehát minden 
gyakorlatot folytató orvos számára. 

Az eutanázia az orvosnak foglalkozási körében megvalósított szándékos magatartása, mely a 
gyógyíthatatlan szenvedő beteg halálára irányul. Az aktív eutanázia esetén tevőleges, passzív eutanázia esetén 



61

 

 

mulasztással megvalósuló magatartásról van szó. Az eutanáziát végző orvos a halál bekövetkeztének idejét a 
természetes végnél korábbra helyezi át. Az orvos gyógyításra és a beteg szenvedésének enyhítésére tett esküt és 
kapott felhatalmazást, és nem arra, hogy más ember életét kioltsa. Az ember életének kioltását célzó 
tevékenység mind az orvosi hivatással, mind az orvosi etikával összeegyeztethetetlen. 

A Magyar Orvosi Kamara Etikai Kollégiuma az eutanázia minden formáját elutasítja, ugyanakkor egyetért 
az Egészségügyi Tudományos Tanács (ETT) Tudományos és Kutatásetikai Bizottságának azon ajánlásával, 
mely szerint indokolt a terminális palliativ medicina fogalmának bevezetése, ami nem azonos a passzív 
eutanáziával. A terminális palliativ medicina az orvosi tevékenység sajátos területe. Célja a végső állapotba 
jutott, a tudomány mindenkori állásfoglalása szerint gyógyíthatatlan beteg testi és lelki szenvedéseinek 
csökkentése. Az orvosnak joga kellő mérlegelés alapján a helyes kezelés megválasztása és az 
eredménytelennek ítélt gyógymód mellőzése, különös tekintettel a következő megállapításokra, tehát ez nem 
jogellenes mulasztás, hanem a gyógyítás kompetenciájába tartozó döntés. Ez a gyógyítással járó 
felelősségteljes etikai, szakmai döntés az orvosra nem járhat hátrányos jogkövetkezményekkel. A beteg, illetve 
hozzátartozójának felvilágosításához a terminális medicinával kapcsolatban a Magyar Orvosi Kamara Etikai 
Kódexének „Az eutanázia és a terminális állapotú betegek egészségügyi ellátása” című, 49-53. pontjai az 
irányadóak. Itt megjegyzem, hogy ez összhangban van az Orvosok Világszövetségének (WMA) eutanáziáról 
szóló madridi, valamint a terminális betegségről szóló velencei nyilatkozatával. 

Eutanáziának tehát csak akkor nevezhetjük egy beteg ember életének kioltását, ha azt orvos végzi - 
egyébként gyilkosságról vagy emberölésről van szó! 

Különös aktualitást ad ennek a hollandiai helyzeten kívül az, hogy Nagy-Britann iában a Lordok Háza 
felkérte a Christian Medical Associationt, fejtse ki álláspontját e kérdésről. Hazánkban is rövidesen 
elhangozhat hasonló határozott hivatalos felkérés. Feltétlenül szükséges tehát, hogy a magyar orvosok, ezen 
belül a keresztények is, minél magasabb szinten tájékozottak legyenek e kérdésben, mert bizonyára sokunknak 
fognak kérdéseket feltenni, „...legyetek mindig készen rá, hogy megfeleljetek, aki csak kérdi, mi az alapja 
reményeteknek.”5 Az orvosetikai és bioetikai kérdések tárgyalási módja, az egyes nézetek mellett és ellenük 
felhozott érvek jelentősen függnek, mint erre többször felhívtam a figyelmet, a szerző világnézetétől. 
Megnyilvánul ez a manapság leginkább az érdeklődés középpontjában lévő, az életről alkotott felfogásunk 
szerint változó nézetünkben: mikor keletkezik az élet, és mikor van vége. Felfogásunk változását, az 
elbizonytalanodást tükrözi a megfogalmazás: mikor „tekintjük” embernek a megfogamzott petesejtet, és az élet 
végén a másik kérdés: mikor „tekintjük” halottnak az embert. Régebben ezt „tudtuk”! Az élet keletkezésének 
problematikája szorosan összefügg az abortusz kérdéskörén túl a mesterséges megtermékenyítéssel, valamint 
az embriókon végzett kísérletekkel, az élet végéről alkotott felfogásunk befolyásolja az eutanáziáról vallott 
meggyőződésünket, de például a szervátültetés mellett vagy ellene kialakított nézeteinket is. 

Nézzük, mit hoznak fel általában az eutanázia mellett. (Eutanázián általában az idős korban elkövetett 
orvosi „életrövidítést” értik, bár az abortusz, de főleg a már megszületett gyermek életének kioltása is hasonló 
érvek alapján történik. A mellette és ellene állást foglalók is rendszerint az élet mindkét végén 

hasonló nézetet vallanak. Teljes azonosság azért nincs, mert az élet elején többlet, hogy az egész élet még előtte 
áll, tehát nem mondhatjuk, hogy „szabad folyást engedünk” a természetes halálnak.) 

Minden ember legfőbb vágya a halál közeledtével, hogy ne szenvedjen. A halál elkerülhetetlen, de 
„haljunk meg méltósággal”, ki-ki akkor, amikor még emberként tud viselkedni, amikor még nem szorul 
senkire, nincs kiszolgáltatva, nem érzi magát fölöslegesnek. Mindenki érthetően el akarja kerülni a testi és a 
lelki szenvedést, megaláztatást. Kapcsolódik ehhez, hogy baleset, betegség súlyosan befolyásolhatja életünk 
további folyását, alacsonyabb életminőséget kényszeríthet ránk. El kell ezt fogadnunk? Számtalan cikk, 
színdarab, előadás, keserű példák ismertetése sugallja újabban az életellenes választást! 

Nézzük először az életminőség csökkenésének kérdését. Tagadhatatlan, hogy amióta szívmotorral 
fenntartható az élet, bizonytalanná, viszonylagossá vált, meddig kell, meddig szabad az életet 
meghosszabbítani? Az utolsó lélegzetvételig, mint eddig tettük? Amire a hippokratészi eskü kötelezett? 
Elterjedt a túlkezelés. Kell-e, szabad-e a haldoklást meghosszabbítani? Keresztény nyilatkozat is van erről. XII. 
Pius pápa 1957. november 24-én az intenzív terápiát is irányító aneszteziológus szakemberek előtt tartott 
beszédében hangsúlyozta, hogy az embernek Istenadta joga, hogy méltósággal, ember voltának megfelelően 
haljon meg. Az akkori szóhasználattal a következőket mondta: „Nem vagyunk arra kötelezve, hogy rendkívüli 
eszközökkel hosszabbítsuk meg életünket.” Persze 40 év elteltével ma mást nevezünk rendes, illetve rendkívüli 
eszköznek. Az is probléma, hogy mikor kezdődik a haldoklás, de az alapvető elgondolás ma is helyesnek 



62

 

 

tekinthető, akkor is, ha éppen erre hivatkozással bőséges visszaélésre van lehetőség. Van olyan nézet, mely 
szerint mindaz az eszköz, ami már 40 éve használatos, tehát megszokottnak tekinthető, rendes eszköznek 
számít. 

Arra is kell azért gondolnunk, hogy az életminőség megítélése igencsak sikamlós terület. Tudjuk, hogy a 
nemzetiszocialista Németországban az elmegyógyintézetek lakóit „könyörületes halálban” részesítették. 
„Lebenunswertes Leben”, „életre nem érdemes élet” volt a jelszó emberek ezreinek kiirtására. A 
társadalomnak csak fölösleges terhet jelentenek, hangoztatták. 

Azok az orvosok, akik erre nem voltak hajlamosak, akik ezt gyilkosságnak tartották, előszobájukban 
kifüggesztették a hippokratészi eskü szövegét. (Hallgatóim számára már osztogattam ilyen szövegeket, hátha 
szükségük lesz rá!) 

Sokkal általánosabb azonban az elsőként említett nehézség, a jogos vágy, hogy minél kevesebbet kelljen 
szenvednünk. A fizikai szenvedés csökkentésére egyre hatásosabb gyógyszereink vannak. Megfelelő 
képzettség és ellátottság esetén alig van, akin ne lehetne segíteni. 

A lelki szenvedés lehet olyan mértékű, hogy a beteg inkább meg akar halni, mint tovább viselni a 
megaláztatást, kiszolgáltatottságot, a feleslegesség érzését. Megöljük tehát a beteget? Segítsük hozzá 
öngyilkosságához? Mi lenne, ha úgy segítenénk valakin, akit ütnek, vernek, hogy agyonlőjük? 

Van, aki arra is gondolt, hogy az ölési ösztön kiéléséről van szó. Duray Aladár fül-orr-gégész főorvos 
cikkében így ír: „Az élet megrövidítésének izgalma sok emberi lélekben szunnyadó negatív ösztön. 
Gondoljunk csak Káin-Ábel, Rettegett Iván és fia történeteire. Az emberölést is »demokratizálni« akarják 
sokan, ami azelőtt királyi pallosjog volt. Most szeretnének pallosjogot átlagemberek is. Erre volt jó régen a 
párbaj. Az irodalom is sokat agyalkodik a jogos, jogtalan ölésekről. Ehhez törvényt is akarnak az agresszív 
lelkek... Kiélnék magukat a mészárlásokban »legálisan«. (...) A gyávaságnak a felsőfoka lenne a 
törvényesítésen túl az, ha ezt a bakó-, hóhérszerepet rá lehetne tukmálni az orvosokra, akik pedig a halál 
elodázására esküsznek... Ha törvényi paragrafus születnék erre, már csak amorális jogász és orvos kellene 
ahhoz, hogy tömegméretű »euthaniázás« induljon be. Mengele dr. is akkor érvényes »törvények« szerint 
»működött« (...). A halált meg kell élni. Ezt a beteg éli meg és félig-meddig az ápoló és az orvos. Nem a 
jogászok, nem a szociológusok, nem a pszichológusok, nem a közgazdászok. Ha lenne eutanáziára paragrafus, 
az újabb árucikk lenne a jogászat boltjában (...). Az életmegrövidítés politikai és katonai feladat. Sokak szerint 
tudomány s dicsőség is (...). Az orvos feladata az életre szól csupán.” 

Kétségtelen, hogy a betegápolók, gondozók is gyakran nehéz helyzetben vannak. Igen sok krónikus 
beteget csak a hozzátartozók kimerültsége miatt küldenek legalább ideiglenesen kórházba. Vannak olyanok is, 
akik soha többé nem kerülhetnek ki onnan. Ezek közé tartoznak például azok, akiket lélegeztetőkészülékkel 
tartanak életben. Mit tehetnek itt az orvosok, ápolók akkor, amikor ezek a betegek egyre türelmetlenebbé, 
követelődzőbbé válnak? Az évek óta otthon tehetetlenül fekvő betegek sem csak 

maguk fáradnak bele. gondozóik is kimerülnek. Sokakban felmerül ilyenkor a „könyörületes halál” (az angol 
nyelv szerint „mercy kill”, könyörületből történő gyilkosság) gondolata. 

Hogy állunk a hippokratészi esküvel? A nem orvos lakosság többsége azt hiszi, hogy mi még mindig arra 
esküszünk. Hivatkoznak is gyakran rá. „Senkinek sem adok halálos mérget, akkor sem, ha kéri, és erre 
vonatkozólag még tanácsot sem adok. Hasonlóképpen nem segítek hozzá egyetlen asszonyt sem magzata 
elhajlásához. Tisztán és szentül megőrzőm életemet és tudományomat. ” Jó lenne, ha újra erre esküdhetnénk! 
Ne feledjük: akik ezt az esküt összeállították, szintén hasonló ellenérzésű közegben tették! 

Ki a felelős, hogy megfelelő tájékoztatást kaphasson minden érdekelt? Az egyházak nyilatkozatokat tettek 
közzé az élet keletkezésének kérdéseiben, persze ezek viszonylag szűk körhöz jutnak el. A Pro-Life 
mozgalmak, a Keresztény Ökumenikus Baráti Társaság, a Keresztény Orvosok Magyarországi Társasága, a 
Keresztény Értelmiségiek Szövetsége, a Magzatvédő Társaság, a Pacem in Utero, a Szülészek az életért stb. is 
igyekeznek minél több embert elérni. 

Milyenek az ismeretek az élet végének alapvető kérdéseiről? Kik és hogyan tájékoztatnak? Általában a 
legelemibb tájékozatlansággal találkozunk, sokszor még hívő körökben is. Súlyos feladatok ezek mind a 
közélet felelős irányítói, mind az egyházak vezetői számára. Sem az „istenadta nép”, sem Isten nevében nem 
lehet félreérthetően beszélni, de nekünk, keresztényeknek abba sem szabad belenyugodnunk, hogy nem ér el 
elég messzire a szavunk. Befolyásolnunk kell a közvéleményt irányítókat, de ha kell az egyházi vezetőket is. 
Az abortusz kérdésében a krisztusi egyházak körültekintően, helyesen és bátran nyilatkoztak. Remélhetjük, 
hogy az eutanázia rövidesen központivá váló kérdésében is hasonló lesz a helyzet. A Magyar Orvosi Kamara 



63

 

 

Etikai Kollégiuma már állást foglalt a kérdésben. Minden egyházi vezetőnek ajánlhatom, hogy nyilatkozatuk 
előtt tanulmányozzák át. A nyilatkozat lényege, hogy tilos minden aktív és passzív eutanázia. Ez utóbbin azt 
értik, ha a beteg halálát aktív beavatkozással nem segítik ugyan elő, de a szükséges intézkedéseket sem teszik 
meg életének fenntartására. Megengedhető viszont, hogy a beteg fájdalmának csillapítására használt gyógyszer 
mellékhatásként a beteg életét esetleg megrövidítse. Itt nem szándékolt ugyanis a beteg halála! A fájdalmat 
mindig igyekezni kell csillapítani! (Nagyon fontos ez, hiszen az eutanázia mellett érvelők hazánkban 
elsősorban az elviselhetetlen fájdalmakra hivatkoznak. Mellesleg ma már hihetetlen mértékben tudja 
csillapítani az orvostudomány a különböző fájdalmakat.) Természetesen a haldoklást nem szabad 
meghosszabbítani, de ez egészen más dolog. Amint említettem: más, ha a beteget elkísérem Kháron ladikjáig, 
fogom a kezét is, és más, ha belelököm! A haldoklót valóban nem szabad magára hagyni. Az utolsó idő 
megkönnyítésére szolgálnak a Hospice mozgalmak. Ilyenek alakítása folyamatban van keresztény 
elgondolások szerint is. Jelenleg még a Pro-Life mozgalmak szinte kizárólag az élet kezdete kapcsán felmerülő 
kérdésekkel foglalkoznak, alig van néhány olyan egyesület, társaság, amelyik az idősek, az élet végén 
felmerülőkkel foglalkozna. Szomorú lenne, ha csak akkor kezdenénk foglalkozni velük, amikor már helytelen 
irányú döntések sorozata született. 

Tudatosítanunk kell minél szélesebb körökben, hogy el kell választanunk a halálig kísérést a halálba 
segítéstől! Tudnunk kell, hogy az élet szent, hogy Istentől kaptuk, Neki vagyunk érte felelősek. Isten saját 
képmására teremtett bennünket. A „Ne ölj!” parancs a legrégibbek közé tartozik, mégis de sokan megszegik, az 
élet kezdetén, végén, háborúban. Nekünk, orvosoknak életpártiaknak kell lennünk, ha keresztények vagyunk, 
akkor különösképpen. 

A halálig kísérésben igen fontos a haldoklót körülvevő környezet szerepe. Nyugodtan hihetjük, hogy 
Teremtőnk is azt akarja, hogy szeretettel vegyük körül betegeinket, különösen végső búcsújuk közeledtekor. 
Az orvosok, barátok, a hozzátartozókkal is foglalkozzanak. Feladatuk a bátorítás, ha kell, a vigasztalás. 

Az eutanázia propagandája hazánkban is terjed. A harcot ez ellen nekünk is fel kell vennünk. Ismernünk és 
ismertetnünk kell a súlyos erkölcsromboló hatást és a gyakorlati következményeket. Kialakul rövidesen a 
betegekben a félelem: Ahol a kérésre teljesíthető eutanáziát megkezdték, ott igen rövidesen elszaporodhat a 
kérés nélkül elvégzett eutanázia is. Hollandiában az aktív eutanázia felét kérés nélkül végzik el. 

Fontos segítség a végső időben segítő Hospice intézmények mielőbbi továbbfejlesztése. Számos bioetikus 
szakember hangsúlyozza, hogy a Hospice gyors és minél megfelelőbb kialakulásától függ, hogy az eutanáziát 
harcosan követelők száma csökken-e.6 Aktuális feladatnak tartom a mostanában használt 

orvosi eskü szövegének felülvizsgálatát, megfelelő átalakítását. A hippokratészi orvosi iskola is nehéz 
körülmények közt, sok ellenállással szemben ragaszkodott elveihez. Nekünk sem szabad gyengébbeknek 
mutatkoznunk. Mindezekhez már meglévő hivatalos állami szerveket is segítségül kell hívnunk. 

Rendkívül fontos az élet, jelen esetben elsősorban az emberi életről írok, megfelelő jogi védelme. Az élet 
kezdettől a természetes halálig védendő. Kiemelkedően, ha ártatlan emberi élet védelméről van szó. 

Az elméleti kérdések tisztázásában nagy segítség az Egészségügyi Tudományos Tanács Tudományos és 
Kutatásetikai Bizottsága (ETT TUKEB). Sokat foglalkozott az eutanázia etikai kérdéseivel is, határozatot is 
hozott róla, amit belefoglaltak az Etikai Kódexbe is. 

Nem győzőm eléggé hangsúlyozni, hogy mielőbb szükség lenne legalább az egyetemi városokban önálló 
bioetikai intézetek felállítására. A Pázmány Péter Katolikus Egyetem Jogi Kara ebben a kérdésben kiemelkedő 
példát mutat. Minden alkalmat meg kell ragadnunk, hogy nézeteinket minél szélesebb körökkel 
megismertessük. Tekintsük ezt mi, keresztények igen fontos feladatunknak, lelkiismeretbeli kötelességünknek. 

Túlkezelés, eutanázia, öngyilkosság, hospice 
Itt ismét a lelki ismeret sokszor nehéz döntéseiről van szó. Most az élet végének meghatározásáról, az élet 

végének közeledésekor szükséges teendőinkről szólunk. 
Régebben ennek meghatározásában az orvosi vélemény volt kizárólag a döntő, mi „tudtuk”, hogy mikor 

kezdődött valakinek az élete, illetve hogy mikor halt meg valaki. Nézzük most kissé részletesebben az élet 
végét, bár mint említettem, ez nem teljesen független az élet kezdetéről alkotott elképzeléseinktől. 

Régebben a kritériuma az volt, hogy a beteg nem lélegzett, megállt a szívverése. Igaz, hogy már Kenyeres 
Balázs törvényszéki orvostani professzor szerint az agy halála jelenti az ember halálát, de akkor ennek beálltát 
még nem tudtuk pontosan megállapítani.7 (Kivéve persze például ha levágták valakinek a fejét, bár ez sem 



64

 

 

igazolta az agy azonnali halálát.) 
A halál közeledtének érzése, a szenvedések elviselhetetlennek tűnő fokozódása sokakban, 

keresztényekben is, felveti a gondolatot, nem kellene-e orvosi beavatkozással, egy halált hozó injekcióval 
megszabadítani a beteget kínjaitól? A kérdést azonban másként is fel kell tenni! Mit kíván valójában a beteg? 
Meg akar valóban halni, vagy csupán szenvedéseitől szeretne megszabadulni? Minden orvos köteles a beteg 
fájdalmait csillapítani, akár annak árán is, hogy a beadott gyógyszer mellékhatásként megrövidíti életét. 
Meggyőződésem azonban, hogy az orvosnak nem szabad megölnie betegét, sőt segédkeznie sem szabad a 
beteg öngyilkossági szándékának végrehajtásában! Természetes, hogy a beteg haldoklását nem szabad 
meghosszabbítani, de ez teljesen más dolog. Nekünk, orvosoknak tudnunk kell, és másokkal is meg kell 
értetnünk, hogy nem mi vagyunk az élet urai! Minden valóban istenhívő szerint az Elet Ura egyedül Isten, 
akiről azt is tudnunk, hinnünk kell, hogy Atya, hogy jóságos és emberszerető! Orvosok és betegek egyaránt alá 
vagyunk vetve Isten ítéletének, de egyaránt tudhatjuk, hihetjük, hogy Isten végül is a Szeretet Istene! 
Természetes, hogy mindennek következményei vannak a jogi szabályozásban is. 

Mi a teendő akkor, ha egy orvos nem fogadja el erkölcsileg helyesnek a halál kritériumának 
megállapítását? Másik kérdés, hogy mi a teendő, ha a kritériumokat általában elfogadja, de szerinte az még 
nem következett be. Ki vagy mi segít döntéseinkben? 

Nem lehetünk egyszerűen ítélet-végrehajtók. Meggyőződésem, hogy jobb lenni, mint nem lenni, jobb élni, 
mint nem élni. Válasszuk azért az életet. Ősrégi vágy, ősrégi döntés, már a Bibliában is szerepel (MTörv 
30,19c). Ez a döntés alapjaiban befolyásolja az orvosi ténykedéseket is. Az orvosok az élet oldalán kell 
álljanak. Védeni, menteni az életet, ez a hivatásbeli kötelességük. Minden orvos életének célja, hivatásának 
meghatározója ez, vagy legalábbis ez kellene legyen. 

Védeni kell tehát az életet. Persze azért azt még nem tudjuk, hogy milyen életet?! Minden élet, a 
szenvedéssel teli is több-e, mint a nem-élet? Ki döntheti el? Mindenki saját maga? {Mégis, kinek az élete? - 
Brian Clark színdarabja.) Vagy a többiek? A társadalom, amely nem tűrheti már a sok szenvedő létét? Az 
elmebetegekét, a bugyutákét, akik nem hoznak semmi hasznot, csak a kenyeret pusztítják? 

Kiirthatjuk-e akár például a kevésbé rokonszenves csoporthoz tartozókat? Az ellenségeket? Vagy vannak 
általánosan kötelező elvek? Ha igen, kik állapítják meg azokat? Isteni vagy emberi eredetűek? Kötelező 
erejüket honnan kapják? Közmegegyezés adja ezt? Felismerünk meglévő törvényeket, elveket, vagy mi 
teremtjük meg ezeket, és fogadtatjuk el másokkal? (Szentesíti-e a cél az eszközt? Lásd a filozófia 
szakkönyvekben: deontológia, teleológia stb.) Tartozunk-e felelősséggel valami, valaki(k) vagy Valaki felé? 

Számtalan válaszra váró kérdést tettem fel, csupán azért, hogy láthatóvá tegyem: mi is van hát a kút 
fenekén! Dönteni kívánunk emberek élete, egészsége, sorsa felett, és kiderül, hogy nem minden olyan 
egyszerű, hogy paranccsal vagy kézlegyintéssel elintézhető lenne. Az egyes problémák felmerülésekor 
igyekszem azok mélyebb gyökereire is rávilágítani. 

Azt is szeretném bemutatni, hogy a végső kérdések ésszel nem egykönnyen dönthetők el, mint azt főleg a 
múlt században oly buzgón hitték! Irracionális okokra, tudattalanunk mélyeire vezethető vissza sokszor 
alapállásunk lényege. 

Igyekszem, hogy minél szélesebb összefüggéseket mutassak be, tehát nemcsak vízszintes, horizontális, 
hanem függőleges, vertikális tartóköteleket is láthatóvá tegyek. Alapvetően fontos, hogy tudjuk: aki azt 
gondolja, mondja, hogy ő semleges, az is lekötötte magát valami, valakik mellé. Aki nem törődik mással, csak 
azzal, amit lát, az is valamilyen világnézetet követ, sőt valamilyen értékítéletet is, hiszen kizárólag a látható, 
tapasztalható dolgok jelentenek számára értéket. 

Ki vagy mi dönti el, hogy mi a helyes cselekvés? A törvény? De hiszen azt is mi hoztuk! Ki mondja meg, 
hogy helyes-e a törvény? A döntő tehát az, hogy van-e IGAZSÁG, vagy csak igazságok vannak? 
Törekszünk-e, hogy a jogalkotás az IGAZSÁG-ot szolgálja? 

Az igazság ismeretét azonban nem kapjuk készen. Nemcsak a természettudományban, de az etikában is 
hasznos némi egészséges, tények előtt mindig meghajolni kész alázat. Sokszor azzal is számolnunk kell, hogy 
bizonyos kérdésekben nem tudunk egyértelműen véleményt mondani. Fontos: bizonytalanság esetén arra is 
legyen jogunk, hogy valamiről ne nyilvánítsunk véleményt! 

Példaképpen egyetlen problémát mutatok be. Mikor hal meg az ember? A halál beálltát, mint tudjuk, az 
orvos állapítja meg. De minek az alapján? Hangsúlyozom, hogy az orvos voltaképpen nem azt állapítja meg, 
hogy meghalt-e valaki, hanem azt, hogy olyan állapotba jutott, amit halálnak nevezünk. Régebben általában a 
lélegzés megszűntét, a szívverés leállását tekintették döntőnek. Ma, amikor a lélegzést és a szívműködést 



65

 

 

mesterségesen fenn tudjuk tartani, akkor a szívmotorra tett emberről mikor állíthatjuk, hogy halott? 
Karén Ann Quinlan esetében ez a probléma az amerikai törvényhozásnak is gondot okozott. Ez a fiatal 

lány 21 éves korában összeesett, kómába került, és eszméletét többé nem nyerte vissza. Lélegeztetőgép 
segítségével, intravénás táplálással tartották életben hónapokon át. A kezelés eredménytelenségét tudomásul 
vevő szülők kérték annak megszüntetését. Erre a kórház nem volt hajlandó. (Nyilván féltek, hogy eutanáziapert 
indítanak ellenük.) Végül New Jersey állam Legfelsőbb Bírósága csaknem egy évvel a kezelés megkezdése 
után engedélyezte a gép kikapcsolását. Quinlan gép nélkül is tovább lélegzett, de eszméletlen maradt. Ez 
esetben tehát a bíró döntötte el, hogy mit tegyen az orvos. Az érv az volt, hogy csak ő dönthet élet és halál felett. 
(Különös ezt éppen most így felvetni, amikor a halálbüntetést is eltörölték!) Egy sebészprofesszor ezek után 
követelte, hogy akkor minden műtétkor állítsanak a műtőasztal mellé egy bírót, hogy döntse el, hagyni kell-e 
meghalni a beteget, vagy küzdeni kell-e tovább az életéért? Valódi konfliktus ez orvosok és jogászok közt is. A 
jogászok semmiképpen sem vonulhatnak ki teljesen erről a területről, hiszen akkor az orvosok lennének 
kizárólagos urai életnek és halálnak. 

A kérdés igen súlyos elvi problémákat vet fel. Ismét feléledtek az eutanázia körüli viták. Más szempontok 
is fontosak lettek. Ha azt az álláspontot fogadjuk el például, amit P. N. Levinson főrabbi8, hogy az ember akkor 
halt meg, amikor utolsó sejtje is megszűnt élni, akkor tovább kell várni az eltemetéssel, mint eddig. Ez 
önmagában még nem okozna különösebb gondot. Megszűnne azonban a szervátültetés lehetősége abban az 
egyértelműnek látszó esetben is, ha például valakinek a fejét a vonat szétnyomta, de a szíve még ver, sőt 
néhány lélegzetet is vesz. Ha még élve bekerül egy kórházba, ne 

tegyük szívmotorra? Ha az agya elpusztult, kivehetjük-e a veséjét vagy akár a szívét is? Mások azt kérdezik, hogy 
lehet-e a kérdés megítélésében szempont az. hogy a szerveit jó lenne átültetni? 

Az eddig leírtak jól mutatják, hogy a különböző, vélt vagy valódi igazságok védői nem egykönnyen 
juthatnak megegyezésre. A kompromisszumkészségről, a kompromisszumok határáról sokat beszéltek, írtak. 
Sokat segít, ha az „élet választása”, a „nil nocere (soha se ártsunk)” elveket komolyan vesszük. 
Meggyőződésem, hogy lelkiismeretére hallgató orvos számára ez alapvető kell legyen. A keresztény orvos is 
erre kell törekedjék. 

Végül kiemelem a szóhasználat jelentőségét. Újabban egyre többet foglalkoznak elméletileg is a szavakkal 
való zsonglőrködés problémáival. Lássunk néhány példát. Az élet végén sokan arról beszélnek, hogy át kell 
segíteni valakit a túlvilágra, meg kell szabadítani szenvedéseitől. Természetesen nem nagyon mondják ki 
nyíltan: „Öljük már meg az öreget, eleget élt!” 

A változó esküszövegeket tanulmányozó G. Roth9 közleményéből jól kitűnik, hogy az alapvető, a betegek 
segítésére irányuló kötelezettség állandó magja az orvosi etikának. Különböző korszakokban más-más 
részletet emelnek ki, tartanak fontosabbnak. 

Az egyes esküszövegek mögött rejlő világnézet nem feltétlenül abból tűnik ki, hogy milyen államrendre 
kell esküt tenni. Az alapvető inkább az élet védelmének értelmezése. Mikortól (fogamzás? később?) meddig 
(például gyógyíthatatlan beteg esetében), milyen (szellemi, testi fogyatékos) életet védünk? Milyen mértékben, 
milyen körülmények között rendelhető alá az egyén élete a közösség érdekeinek (kísérletek emberen)? 

Hippokratész esküszövege mindenképpen hivatkozási alap. Mutatja, hogy milyen irányt fogadtak el 
eleink. Nem nyújtanak segítséget a magzatelhajtást kérő nőnek, a sztoikusokkal szemben a halálbasegítést is 
tiltották. 

A kortársi dokumentumok közül is kiemelek néhányat. Ezeket általában a World Medical Association 
(WMA), az Orvosok Világszövetsége állítja össze, rendszerint a közvetlen szükséglet szerint. A legalapvetőbb 
a Genfi deklaráció. Ez egy modern szempontokat tekintetbe vevő esküminta (1948, 1968). Felhívom a 
figyelmet arra, hogy a jelenleg legvitatottabb két kérdés közül a genfi nyilatkozat az eutanáziát nem is említi, és 
a magzatelhajtásról sem szól közvetlenül. Leszögezi viszont, hogy az emberi életet a fogamzástól kezdve a 
legteljesebb tiszteletben kell tartani. Direkt módon nem mondja ki, hogy a megfogant élet kioltása méhen belül 
vagy kívül egyértelműen emberölés. Kétségtelen viszont, hogy a „legteljesebb tisztelet” nehezen értelmezhető 
úgy, mintha a magzat vagy a haldokló minden gond nélkül megölhető lenne. Genfben is az életet választották! 

A gépi segítséggel életben tartott eszméletlen betegek halálának megállapítása egyre súlyosabb 
felelősséget, lelkiismereti terhet rakott az orvosok vállára. A halál bekövetkeztének, megállapításának 
kritériumait foglalja össze a Sydneyi nyilatkozat (1968). 

Magától értetődik, hogy a hívő keresztények és zsidók számára a legfontosabb etikai kódex maga a Biblia, 
a Szent írás. 



66

 

 

Orvosok számára irányadóak az Orvosetikai Kódex és a Magyar Orvosi Kamara Etikai Kollégiumának 
állásfoglalásai. 

Röviden megemlítem, hogy szükséges tájékozódnunk a jogi kérdésekről is. Hasznos lehet, ha nem csak 
akkor gondolunk rájuk, amikor már valami baj van! 

Az öngyilkosság orvosetikai kérdései 
„Senkinek sem adok halálos mérget, akkor sem, ha kéri, és erre vonatkozólag még tanácsot sem adok. ” 

(Részlet a hippokratészi iskola esküszövegéből.) 
„Az emberi életet kezdetétől fogva, fenyegetés esetén is a legteljesebb tiszteletben tartom; orvosi tudásom 

nem fogom az emberiesség törvényeivel szembenálló módon felhasználni. ” (Részlet a genfi deklarációból.) 
A kérdés úgy is megfogalmazható: van-e valakinek joga, hogy saját elhatározásából a halált válassza? A 

következő kérdés: mi ilyenkor az orvos teendője? 
A „halál választása”, az öngyilkos magatartás sok mindent magába ölelő fogalom. Tágabb értelemben 

idesorolhatjuk az egészséget rontó káros szokásokat, a dohányzást, az ivást, főleg, ha nem tartanak mértéket. 
(Ilyenkor persze felmerül a kérdés, ki határozza meg a helyes mértéket.) A lassú halál választása és az azonnali 
halált okozó módszerek, mérgek, önakasztás, mélységbe vagy rohanó jármű elé ugrás stb. között helyezkedik el 
a gyógyszerek, drogok egyre terjedő fogyasztása. Melyiknél milyen magatartást választunk? 

Általában eddig nem okozott ez gondot. Az orvos dolga az élet, az egészség védelme. Manapság egyre 
terjed az úgynevezett autonómia tiszteletének elve, mely túlzott alkalmazása szerint, senkit sem szabad akarata 
ellenére kezelni, meggyógyítani akarni. Ha valaki meg akar halni, ám tegye, mondhatnánk cinikusan. Az orvos 
feladata azonban nem a cinikus válaszok, megoldások keresése, hanem a gyógyítás. 

Hogyan értelmezzük ezt akkor, amikor a mérgező anyagot bevett öngyilkost beszállítják a mentők a 
kórházba, és ott kijelenti, hogy neki ugyan nem fogja senki kimosni a gyomrát, mert ő meg akar halni. 
Egyáltalán be szabad-e ilyen esetben - akarata ellenére - kórházba szállítani az öngyilkost, vagy a kétségbeesett 
mentőt hívót fel kell világosítani a beteg autonómiájáról? Feltételezhetjük, hogy nincs öntudatának birtokában? 
Thomas Szász ellenkező véleményen van. Szerinte elmebetegség nem létezik, az csupán kitalált mítosz.10 
Nyilvánvaló, hogy az orvos belső indíttatásból (jelenleg még?) kötelességének tartja, hogy segítsen öngyilkos 
embertársán. A világi törvények ezt jelenleg előírják, amikor kimondják, hogy életveszélyben nem kell a beteg 
akaratát tekintetbe venni. Mi lesz azonban, ha a törvények erről nem fognak intézkedni, vagy akár meg is tiltják 
azt? Feltehetőleg az orvosok egy része törvénykövető magatartást fog tanúsítani, míg mások saját 
lelkiismeretükre hallgatva, a beléjük írt törvényt tartják követendőnek. Szerintük ez felel meg az emberiesség 
törvényének, aminek követését a genfi nyilatkozat fenyegetések ellenére is kötelezővé teszi. A beteg 
autonómiájának tisztelete nem vonatkozik az öngyilkossági kísérletre. 

Az öngyilkosságra szoktak bibliai példát is felhozni. Egyik, a legismertebb Saul életének befejezése, 
másik, kevésbé ismert Razisz halála. Saul haláláról ezt olvassuk a Bibliában: „Saul körül is tombolt a harc. Az 
íjászok célba vették és megsebesítették. Ekkor meghagyta fegyverhordozójának: »Vond ki kardodat és szúrj le, 
különben jönnek ezek a körülmetéletlenek és elbánnak velem.« Ám fegyverhordozója vonakodott. Erre Saul 
kihúzta kardját és beledőlt. Amikor fegyverhordozója látta, hogy Saul halott, ő is kardjába dőlt és meghalt 
mellette.”11 Razisz halálát a Biblia így írja le: „Egy bizonyos Raziszt, aki Jeruzsálem vénei közé tartozott, 
följelentettek Nikánornak. Szerette honfitársait, és nagy tekintélynek örvendett. Jóságáért a zsidók atyjának 
nevezték (...). Nikánor... elküldött több mint ötszáz katonát, hogy fogják el. (...) Erőszakkal betörték a kaput... 
Mivel minden oldalról körülzárták, kardjába dőlt... Közben kérte az élet és lélek Urát, hogy egy napon adja azt 
neki vissza. így halt meg.”12 Meg kell jegyeznem, hogy a Biblia egyik esetben sem foglal állást az öngyilkosság 
helyes volta mellett, bár ellenkezően sem nyilatkozik. Saul akkor már kegyelemvesztett ember volt, így ez 
felfogható elítélésnek is, Razisz bízik mindvégig Isten kegyelmében. 

Nézzük, mit tettek elődeink? A sztoikusok szerint: „...a bölcs összhangban él a természettel, az emberekkel 
és önmagával. Amennyiben nem tudja elviselni a külső élet terheit, vagy nem tudja másképpen megvalósítani 
az erkölcsi értéket, a körülmények megfontolása után önként távozik az élők sorából. Zénón, Kléanthész és más 
neves sztoikusok éhhalállal vetettek véget életüknek.”1 ’ 

Szemmel látható tehát, hogy Hippokratész nézete nem az egyetlen elfogadott nézet volt, inkább tekinthető 
harci zászlónak. (Manapság a „World Federation of Medical Doctors Who Respect Humán Life” tagjai is így 
használják!) 



67

 

 

Külön kérdés, hogy tekinthető-e öngyilkosságnak az, ha valaki nem akarja saját életét minden eszközzel 
meghosszabbítani vagy meghosszabbíttatni? Ma már az életet valóban meg lehet hosszabbítani. A szívet 
áramütéssel újra lehet éleszteni, a keringést és a légzést hónapokig, évekig fenn lehet mesterségesen tartani. 
Van-e, maradt-e jogunk a természetes halálra? W. Symmers14 1969-ben elrettentő példaként közli egy 68 éves, 
már nem műthető (inoperábilis) gyomorrákos beteg esetét. A beteg, maga is orvos, tisztában volt azzal, hogy 
állapota reménytelen. Kérte ezért orvosát, hogyha meghalna, ne élesszék fel többet. Ez után két héttel 
szívinfarktust kapott. Eszméleten lett, szíve és légzése háromszor is leállt, de mind a háromszor újra 
felélesztették. Negyedik alkalommal csak azért nem tudták újra megindítani a 

szívműködést, mert a szükséges készülék éppen nem volt kéznél. Nem csoda, hogy Symmers közleményének 
ezt a címet adta: „Nőt allowed to die” („Nem engedélyezték, hogy meghaljon’'). 

Ismét utalunk arra, hogy keresztény hivatalos nyilatkozat is van erről: „Nem vagyunk arra kötelezve, hogy 
rendkívüli eszközök igénybevételével hosszabbítsuk meg életünket.”13 Utóbb a rendkívüli eszközök értelme 
átalakult, a méltóságteljes halál fogalmával pedig számosán visszaéltek, mégis XII. Pius véleménye ma is 
sokak számára irányt mutató. 

Az asszisztált suicidium (orvosilag segített öngyilkosság) 
Szókratész orvosa segített a méregpoharat kiinni. Cato öngyilkos céllal felvágott hasát orvosa visszavarrta. 

A hippokratészi eskü az utóbbi felfogást képviselő orvosok nézetét tükrözi. A keresztény hagyomány ezt a 
nézetet pártolja. A modern megnyilatkozás is ezt tekinti elfogadhatónak. Idézem az Orvosok 
Világszövetségének (WMA) marbellai állásfoglalását (1992): 

„Az orvosilag segített (asszisztált) öngyilkosság esetei újabban kerültek a nyilvánosság figyelmébe. Ezek 
az esetek egy gép segítségével valósulnak meg, amelyet az orvos talált ki, aki kioktatja az egyént annak 
használatára. Az egyént így segítik az öngyilkosság elkövetésében. Más esetben az orvos gyógyszerrel látja el 
az egyént és felvilágosítja a halálos adag nagyságáról is. Az egyént így az öngyilkossághoz szükséges 
eszközzel látják el. Természetesen az egyén igen súlyosan beteg vagy akár végstádiumban van és fájdalmak 
gyötrik. Továbbá az egyén szemmel láthatóan beszámítható, és maga határozta el magát öngyilkosságra. 
Öngyilkosságot tervező egyének a végstádiumot kísérőén gyakran depressziósak. 

Az orvosilag segített öngyilkosság az eutanáziához hasonlóan etikátlan, és az orvosi hivatás el kell ítélje. 
Ha az orvosi segítség szándékosan, megfontoltan arra irányul, hogy képessé tegye az egyént saját élete 
befejezésére, akkor az orvos etikátlanul jár el. A kezelés elutasításának joga azonban a beteg alapvető joga és 
az orvos nem cselekszik etikátlanul akkor sem, ha egy ilyen kívánság tiszteletben tartása a beteg halálát 
eredményezi.” 

Egyre többen követelik a „halálhoz való jogot”. Ez azonban súlyos önellentmondás. A halál így 
önmagában nem jog, hiszen mindnyájan, akik élünk, „halálra vagyunk ítélve” - legalábbis e világi halálra. Szó 
lehet a természetes halálhoz való jogról, mint ezt a Hittani Kongregáció16 nyilatkozata írja, de hasonlóan 
nyilatkozik Dezső László17 is. Szokás a méltóságteljes halál jogáról is beszélni, melyet XII. Pius 
nyilatkozatában kifejezetten helyeselt, de ezzel - mint említettük - később sokan vissza is éltek. 

Meddig választhatom az életet? Életminőség kérdése? Meddig érdemes élni? „Méltósággal haljunk meg.” 
Szóvirág ez, vagy véres valóság? A fiatal korban oly határozottan követelt „kegyes” halál idős korban nem 
inkább iszonytató és félelmes-e?És a másik véglet? Meddig gyógyítsunk? Az utolsó lélegzetvételig, mint ezt 
eddig követeltük? Kérdezhetünk így is: Kell-e, sőt: szabad-e a haldoklást meghosszabbítani? Fel kell-e 
mindenkit éleszteni, ha „elaludt”? 

Széli Kálmán,19 a Keresztény Egészségügyiek dr. Batthyány Strattmann László Társasága alapító elnöke, 
egy referátumban így ír: ,Javallat hiányában a rendkívüli élethosszabbító eljárásokat vagy/és újraélesztést 
tudatosan nem alkalmazzuk.” Tehette, mint keresztény is, hiszen mint láttuk, XII. Pius is ilyen értelemben 
nyilatkozott. Széli Kálmán szerint nincs közte és Jávor Tibor között nézetkülönbség. „Azt hiszem, egyetértünk 
abban, hogy nem kell mindenkit halála előtt intenzíven kezelni, hiszen például minden haldoklót elvileg gépre 
lehetne tenni... Minden embernek joga van az emberhez méltó halálhoz. Attól tartok, hogy e tekintetben még 
sok a tennivalónk, mert a túlbuzgósággal vagy közönnyel egyaránt árthatunk.” Mindketten hangsúlyozzák, 
hogy „a haldoklót mindazon emberi jogok megilletik, amik az úgynevezett élő egészséges embert. Vagyis nem 
szabad éheznie, szomjaznia, szenvednie, emberi környezetben (és társaságban) kell maradnia mindaddig, amíg 
a halál be nem áll.” 



68

 

 

Rendkívül figyelemre méltó a már említett Rudolf Kautzky, az orvosetikai kérdésekről sokszor író, 
elkötelezetten keresztény idegsebész orvosprofesszor véleménye. „Az élet-meghosszabbítás, mint az orvosi 
tevékenység általánosan érvényes célja, nyilvánvalóan kérdésessé vált”, írja 1969-ben. Még a keresztények is 
két, végletekig eltérő következtetésre juthatnak. Egyik szerint: Isten akarata minden élet 

fenntartása. Másik felfogás: Keresztény kötelesség, hogy a betegséget és a halált alázatosan, készségesen 
elfogadjuk. A kinyilatkoztatásban nincs kifejezett utalás extrém orvosi ténykedések megítélésére.20 

A kérdés most nemzetközi viták központjában áll. Mit tegyünk, ha akiről döntenünk kell, nem tud 
véleményt mondani? Bíróságok igyekeznek helyes állásfoglalással befolyásolni a nézeteket, mások a 
bíróságok állásfoglalását bírálják. Hívei vannak az úgynevezett „helyettesítő döntésnek’', amikor a bíró a beteg 
várható álláspontját óhajtja képviselni. Hornett21 részletesen kifejti, hogy ez nem lehet objektív, mert például 
egy felnőtt, egészséges, intelligens ember nem tudhatja, mit határozna egy beteg, csökkent szellemi képességű 
csecsemő. Nehéz megmondani, hogy a beteg számára az kívánatos-e, hogy az életét minden eszközzel 
meghosszabbítsuk, vagy szabad a beteget hagyni békében, méltósággal meghalni. Fontos, mint többször 
hangsúlyoztam, hogy a beteg szerető, meleg környezetben lépje át a halál kapuját. Számos orvos véleménye is 
az, hogy erre a családi otthon a legalkalmasabb. Ha ez mégsem oldható meg, akkor legalább arra kell 
törekedni, hogy a kórházak légköre jelentősen javuljon. A Hospice mozgalmak ilyen osztályok 
megteremtésére törekszenek. 

Szeretném itt elmondani, hogy súlyos betegség esetében teljesen más problémák is felmerülhetnek. Ezek 
közt vannak olyanok, amelyek igen gyakoriak. Gondoljunk arra, amikor a beteg egy többé-kevésbé súlyos 
műtéttől visszahőköl. Tudja például, hogy gyomorrákja van, a vizsgálatok szerint még műthető, de ő kijelenti, 
hogy inkább meg akar halni műtét nélkül. Másik eset: feleségemtől egy szerzetesnő megkérdezte, hogy 
köteles-e ő Isten előtt arra, hogy vállaljon egy bizonytalan kimenetű műtétet, amely halálos is lehet, de az 
orvosok szerint, ha nem végzik el, akkor biztosan meghal. Öngyilkosság ez? Meggyőződésem, hogy nem. 
Mindenkinek joga van arra, hogy valamilyen különleges eljárást válasszon vagy megtagadjon. Ez nem 
öngyilkosság, hanem - ha már nagyon erőltetem a meghatározást - a halál nemének megválasztása. Persze 
mérlegelni kell a gyógyulás, illetve a maradandó károsodás valószínűségét. Más a megítélése annak, ha 
például egy kisgyermekes édesanya nem vállal egy könnyűnek ígérkező műtétet, és más, ha egy magányos 
idős ember nem vállalkozik egy súlyos operációra. Az orvos feladata, hogy lehető tárgyilagossággal 
világosítsa fel betegét a várható előnyökről és hátrányokról. 

Fel szeretném hívni a figyelmet egy különleges problémára, melyről a Tokiói deklaráció ír: „Ha egy rab 
visszautasítja a táplálkozást, és az orvos úgy ítéli meg, hogy ennek következményeit az illető racionálisan fel 
tudja mérni, nem szabad mesterségesen táplálnia.” A deklaráció a börtönökben történő kínzásokkal, 
kínvallatásokkal kapcsolatban írja le az orvos kötelességeit. Érthető, hogy nem helyesel olyan magatartást, 
mely meghosszabbítja a kínzások lehetőségét. 

Az életet minden eszközzel fenntartó törekvések és a beteget sorsára hagyó magatartás két véglet. 
Mindkettővel követhetünk el hibákat. Újabban a méltó halálhoz való jog címén követelik az eutanázia 
engedélyezését. D. Jackson és St. Youngner közös cikke 1979-ben, 22 évvel XII. Pius beszéde után, erre a 
veszélyre figyelmeztet. World Federation of Right to Die Societies, „Flalálhoz való jog társaságok 
világszövetsége” is létezik már. A „Death with dignity” gondolata világszerte terjed. Olyanok is 
ragaszkodnának a kezelés abbahagyásához, akiknek az állapota ezt egyáltalán nem indokolja. Az orvos 
feladata ekkor, hogy megfelelő felvilágosítással a beteget meggyőzze a további kezelés értelméről, 
szükségességéről. Ismét előtérbe lép a hippokratészi elv: Az élet érték, amelyet védeni, amelyért küzdeni kell. 

Az „Elet Evangéliuma ” kezdetű enciklika az eutanáziáról és az öngyilkosságról 
r  1  r  r  r  y y  23 r  r  „ En ölök és én keltek életre az eutanázia tragédiája 

Mint az abortusz témájában, itt is fontosnak tartom, hogy elsősorban a keresztényeket, de minden 
jóakaratú embert is, tájékoztassak Egyházunk álláspontjáról. II. János Pál pápa már idézett Élet Evangéliuma 
enciklikája az eutanáziára és az öngyilkosságra külön is kitér. Életünk végén mindannyian szemben állunk 
majd „a halál misztériumával”.24 Ma eluralkodott egy szemlélet - írja -, „hogy az élet csak addig jó, amíg 
élvezetet és jólétet hoz”2:>, ezért a szenvedés és a fájdalom igen gyakran „elviselhetetlen kudarcnak tűnik, 
amitől mindenáron meg kell szabadulni”.26 

Az Istennel való kapcsolat lehetőségét elutasítva, „az ember úgy gondolja, hogy önmaga számára ő a 



69

 

 

kritérium és a norma, s úgy véli, hogy a társadalomtól is megkövetelheti: biztosítsa számára a lehetőséget és 
módokat, hogy teljes önrendelkezési joggal rendelkezzék tulajdon élete fölött“.27 A fejlett országokban az 
orvosi és egyéb tudományok rohamos fejlődése erősítheti ezt a tudatot28 - hívja fel a figyelmet II. János Pál 
pápa. 

„Ilyen körülmények között egyre erősebb az eutanázia kísértése, azaz a halál fölötti uralom azáltal, hogy 
elősegítik és így »édesen« vetnek véget önmaguk vagy más életének. Ami azonban első látásra logikusnak és 
humánusnak tűnik, valójában, ha a mélyére nézünk, abszurd és embertelen. Itt a »halál kultúrájának« egyik 
legriasztóbb jelensége előtt állunk, mely elsősorban a jóléti társadalmakban terjed: e társadalmakat a 
hatékonysági gondolkodás határozza meg és elviselhetetlen tehernek érzik az egyre növekvő számú öreget és 
beteget. Ezek a gyengék gyakran elszigetelődnek a szinte kizárólag a termelékenység elve alapján szerveződő 
családtól és társadalomtól, mely szerint egy gyógyíthatatlanul gyenge életnek nincs semmi értelme“29 - 
fogalmaz az enciklika igen lényeglátó módon. Vajon megfordítható-e még ez a folyamat? Sok-sok türelmes 
meggyőzésre, az élet valódi értelmére való rávezetésre van ehhez szükség. 

Az enciklika meghatározásában „eutanázián a szó szoros értelmében olyan cselekvést vagy mulasztást 
értünk, mely természete és a végrehajtó szándéka szerint halált okoz, azzal a céllal, hogy 

'> A megszüntessen minden fájdalmat”. „Az eutanázia tehát a szándékban és a használt módszerekben van.”31 
II. János Pál pápa elődeihez hasonlóan megkülönbözteti az úgynevezett „túlbuzgó gyógyítás” ellen 

irányuló döntést az eutanáziától, azaz „az olyan orvosi beavatkozásokat, amelyek nem felelnek meg a beteg 
állapotának, akár mert nincsenek arányban a várható eredménnyel, akár mert túlságosan nagy terhet jelentenek 
a betegnek és családjának”/2 Ezt azonban tovább pontosítja, hiszen ez még igen széles és szubjektív értelmezést 
tenne lehetővé. Vonatkozik ez azokra az esetekre, „amikor közeli és elháríthatatlan halál várható”/’ Ilyenkor 
tudatosan „el lehet utasítani olyan beavatkozásokat, melyek csak egy pislákoló és kínos élet megnyújtását 
hoznák, anélkül azonban, hogy megszakítanák az ilyen állapotban normálisnak tekintett eljárásokat”/’4 

Az erkölcsi kötelességet, hogy az ember gyógyítsa és gyógyíttassa önmagát, a konkrét helyzetekhez kell 
mérni. Tehát azt kell mérlegelni, hogy a rendelkezésre álló gyógyítási lehetőségek tárgyilagosan arányban 
állnak-e a várható gyógyulással/3 „A rendkívüli vagy aránytalan beavatkozásokról való lemondás nem azonos 
az öngyilkossággal vagy az eutanáziával; sokkal inkább az emberi állapot elfogadása a halál színe előtt.”"’6 
Egyértelmű tehát, hogy csak a legvégső pillanatokban mondhatunk le a különleges kezelésről. És a 
normálisról? Ha van remény az életben maradásra, bármilyen csekély is legyen ez, jogunk és kötelességünk 
kérni a különleges, új technikát is? Természetesen csak amennyiben ez rendelkezésre állhat számunkra. A 
döntés minden esetben egyéni mérlegelést is megkíván. Lehet, például, hogy egy igen drága, új terápiával még 
meghosszabbíthatnám egy-két évvel az életemet, de családomnak mindenét el kéne ehhez adnia, és utána 
évtizedekig kiáltó szegénységben kellene élniük. Ilyen esetben például köteles vagyok magamat gyógyíttatni? 
Megoszlanak a vélemények, hogy vajon az elviselhetetlen fájdalommal járó kezelésekről le lehet-e mondani. 
Mint már többször említettem, az utóbbi időben a fájdalomcsillapítás terén jelentős előrelépések történtek. 
Veszélyes talajra tévedtünk, mert hogy mi elviselhetetlen és mi nem, valójában ellenőrizhetetlen. Ugyanakkor 
teljes részvéttel kell lennünk a szenvedő beteg felé. Miközben bátorítjuk az életre, nem róhatunk rá nagyobb 
terhet annál, mint amit el tud viselni. Viktor Frank/7 szerint a szenvedés elviselésének kulcsa, hogy tudunk-e 
értelmet adni a szenvedésnek. Ő maga több évet töltött koncentrációs táborban. 

„A mai orvoslásban különös jelentősége van az úgynevezett »csillapító kúráknak«, melyeknek az a 
rendeltetése, hogy elviselhetőbbé tegyék a fájdalmat a betegség utolsó szakaszában és a betegnek megfelelő 
emberi környezete legyen. Itt többek között az a probléma merül föl, hogy megengedhető-e bizonyos kábító és 
nyugtató szerek adása a fájdalom enyhítésére olyan esetekben, amikor az élet megrövidítésének veszélyével 
járnak. Dicséretre méltó ugyan az, aki tudatosan elutasítva a kábítást, vállalja a szenvedést azért, hogy 
megőrizze világos tudatát, vagy hogy mint hívő tudatosan részesedjék Krisztus szenvedéseiből, de az ilyen 
»hősies« magatartásra nem kötelezhető mindenki.”38 Már XII. Pius 

azt tanította, hogy megengedett narkotikummal csillapítani a fájdalmat olyan esetben is, amikor ez korlátozza a 
beteg tudatát, és adott esetben megrövidíti az életét, „föltéve, hogy az adott helyzetben más eszköz már nincs, s 
nem akadályozza meg más erkölcsi és vallási kötelességek teljesítését”/9 

Az enciklika szerint „az eutanázia... ugyanolyan rossz, mint az öngyilkosság vagy a gyilkosság”.40 „Az 
öngyilkosság, éppúgy mint a gyilkosság, erkölcsileg mindig elfogadhatatlan. Az Egyház hagyománya mindig 
elutasította, mint súlyosan rossz döntést.”41 Fontos különbséget tenni itt is az elkövető és a tett megítélése 



70

 

 

között. A cselekedetekről alkotott ítélettel elítélem magát a személyt is? Nem sérülne ezzel a sokat emlegetett 
személy tisztelete? „Jóllehet bizonyos pszichés állapotok, kulturális és szociális feltételek a szubjektív 
felelősség csökkentésével vagy kioltásával oda vezethetnek, hogy végrehajtanak egy olyan tettet, amely 
alapjában ellenkezik az életösztönnel” - állapítja meg szomorúan a pápa -, de mégis kimondja - anélkül, hogy 
az elkövető személyét elítélné -, hogy „az öngynlkosság tárgyilagosan nézve súlyos erkölcsi rossz, mert 
elutasítja az önszeretetet, a szeretet és az igazságosság kötelességeit a felebarátokkal, a közösségekkel és a 
társadalom egészével szemben”.42 „Megosztani valakivel öngyilkos szándékát és segíteni őt az úgynevezett 
»segített öngyilkosságban« (suicidium adiutum) azt jelenti, hogy bűntárs, olykor fő cselekvő lesz az ember egy 
olyan igazságtalan cselekedetben, melyet semmi módon nem lehet igazolni, még akkor sem, ha kérték.”4j 
Világos állásfoglalás ez egy olyan korban, amikor sokan teszik fel a kérdést jóról és rosszról. Van-e még, aki 
eligazítsa őket? 

Mentes maradhat-e az önáltatástól a segíteni akaró? „Még ha az eutanázia nem is abból ered, hogy valaki 
saját kényelme miatt nem gondoskodik a szenvedő megsegítéséről, mégis hamis jóságnak kell tekintetnünk, sőt 
a jóság súlyos »eltorzulásának«, mert az igazi könyörület megosztja a másik szenvedését, és nem pusztítja el 
azt, akinek kínjait nem tudja elviselni.”44 

Az öngyilkosságba segítés következménye lehet, hogy olyanokat is megfosztanak az utolsó, igaz, csupán 
pislákoló reménytől, akiknek erről nem áll szándékukban lemondani. „Az eutanázia választása akkor a 
legsúlyosabb bűn, amikor emberöléssé válik, mert olyan személlyel szemben követik el, aki semmiképpen sem 
kérte és semmi módon nem adta jelét, hogy elfogadja.”43 „Én ölök és én keltek életre”46 - olvassuk a Bibliában. 
Isten a maga hatalmát bölcs és szeretetteljes terve szerint érvényesíti. Amikor az ember kisajátítja ezt a 
hatalmat, egy ostoba logika szolgálatában szükségszerűen igazságtalanságot és halált okoz. Ha a gyengébbek 
élete az erősebbek kezébe kerül, a társadalomból kivész az igazságosság iránti fogékonyság, és veszélybe kerül 
a kölcsönös bizalom, amely az emberi kapcsolatok alapja.47 

Amit végül az enciklika ajánl megoldásként, az „a szeretet és az igaz jósáig útja, mely közös emberi 
természetünkből fakad, s melyet a meghalt és feltámadott Krisztusba vetett hit új fénnyel világít meg. A 
segítségkérés, mely az emberi szívből föltör a szenvedéssel és a halállal való találkozáskor, főként amikor 
megkísérti a kétségbeesés s szinte megsemmisül benne, valójában társ és szolidaritás keresése a próbatét idején 
(...), amikor szétfoszlik minden emberi remény. Miként a II. Vatikáni Zsinat emlékeztet rá: az ember számára 
»leginkább a halál előtt mutatkozik meg az emberi lét titka«.”48 

A halállal szemben természetes ellenkezés van bennünk, de a halhatatlanság csíraszerü reménye 
beteljesedést nyer a keresztény hitben, mely a Föltámadott Krisztus győzelmében való részesedést ígéri és 
ajánlja föl. A jövendő halhatatlanság bizonyossága és a megígért föltámadásba vetett remény új 
megvilágításba helyezik a szenvedés és a halál misztériumát, és rendkívüli erőt öntenek a hívőbe, hogy rá 
tudjon hagyatkozni Istenre.49 

Pál apostol ezt így fogalmazza meg: „Senki közülünk nem él önmagának, és senki nem hal meg 
önmagának. Míg élünk, Istennek élünk, s ha meghalunk, Istennek halunk meg. Tehát akár élünk, akár 
meghalunk, az Úréi vagyunk.”30



Kíséret a halálig, Hospice mozgalom

71

 

 

 
Angliában indította el a Hospice (Hospiz, Hospicium) mozgalmat Cicely Saunders.31 1967-ben, a St. 

Christopher's Hospice megalapításával. A hospicium lényege, hogy azokat a betegeket, akik várhatóan már 
csak néhány napig vagy esetleg néhány hétig élnek még, külön kórházban helyezik el. Itt először főleg 
fájdalmaikat csillapítják, de legfontosabb, hogy mindent megtesznek azért, hogy betegeik méltósággal, emberi 
módon, saját egyéni életük befejeztével, egyéni halálukkal halhassanak meg. Az ide bekerülő betegek tisztában 
vannak betegségükkel, tudatosan készülnek fel a halálra. A halálig kísérés jelenleg négy változatban működik hazánkban. 

Egyik lehetőség, hogy kinek-kinek otthon a lakásában igyekszenek olyan körülményeket teremteni, hogy 
minél emberibb módon, méltóságát megőrizve fejezhesse be életét. Ezt szervezi a Házigondozói Központ. 

Másik lehetőség, hogy egy már meglévő kórházban külön palliatív osztályt szerveznek - lehetőleg minél 
nagyobb önállósággal. 

Harmadik mód a nappali szanatórium, ahol a betegnek megadják a szükséges kezelést, de éjszakára 
hazaengedik. A negyedik, ez a legteljesebb, amikor önálló Hospice intézményt hoznak létre. 

Erkölcsi szempontból a legfontosabb, hogy a lehető legnagyobb szeretettel vegyék körül a halálra 
készülőket. Sokakat meglepett, hogy milyen barátságos légkör van az ilyen intézményekben. A betegek tudják, 
hogy kevés idejük van hátra, de nincsenek elkeseredve, eljutnak a megnyugvásig. 

A cél az, hogy olyan hospice-modell alakuljon ki, ahol mindez együtt van. Hazánkban jelenleg mintegy 
ötven hospice jellegű szervezet van, azonban számuk egyre nő. 

Monográfiák is megjelentek, így Hegedűs Katalin szerkesztésében a Halálközeiben két kötete32, 
Böszörményi Dalma szerkesztésében a Hospice kézikönyv \ 

Sok vita folyik ma is arról, hogy szabad-e, kell-e az ilyen intézményekben arra törekedni, hogy a 
megnyugvás valóban Isten akaratában való legyen. Minden hívő lelkigondozó célja, hogy eljuttassa a haldoklót 
odáig, hogy üres kezét Isten felé nyújtsa. Hívő gyógyítók gyakori problémája: Hogyan közeledjünk a 
haldoklóhoz? A kérdés megformázásában benne van a válasz is. Ha azt kérdezem: Minden áron meg kell-e 
térítenem a haldoklót, akkor a válasz csak az lehet, hogy minden áron nem lehet téríteni, mert erőszakossággal 
éppen ellenkező eredményt érhetünk el. („Minden áron segítő5' szindróma - Makó Éva.34) Ha viszont azt 
kérdezzük, hogy szabad-e segíteni a haldoklónak, hogy megtalálhassa Urunkat Jézus Krisztust, akkor erre a 
kérdésre csak igenlő választ adhatunk. Ne feledjük, hívő ember számára alapelv: „Egy lélekért se érjen vádja 
téged, hogy te miattad nem látta meg Őt!” 

Hospice alapelvek 
Többször kifejtettem, hogy teljesen más dolog, ha megölök valakit, és más, ha hagyom meghalni. Mégis, 

konkrét esetekben a döntés rendkívül nehéz, felelősségteljes. Rátegyek egy spontán nem lélegző, súlyos 
balesetet szenvedett embert a lélegeztető gépre? Milyen károsodás várható? Élhet-e emberi életet még? Mit 
nevezek emberi életnek? Megválaszolandó kérdések ezek, de az intenzív osztály orvosának esetleg perceken 
belül kell döntenie! 

Empátia az élet végén 
A biztosan rövidesen meghaló beteg nemcsak gyógyszeres, hanem lelki segítséget is igényel. Az 

együttérzés, a veleérzés, a halálba induló beteg iránt a legnehezebb. Ezt csak az tudja igazán megvalósítani, aki 
maga már a halál küszöbéig valaha eljutott. (Pszichológusok ajánlják, hogy kíséreljük meg minél mélyebben 
elképzelni, megélni saját halálunkat. Sokan felkeltek, és otthagyták a gyakorlatot, olyan nehezükre esett!) 

A beteg utolsó útjára készül. A katolikus egyház eddig utolsó kenetnek nevezett szentségét ma betegek 
szentségeként tiszteljük, bár szokásos a „Szent Útravaló” elnevezés is, mely már utalás a halál közelségére, de 
a továbbélés bizonyosságára is! 

Rá kell jönnünk, hogy a halál mindnyájunkban, akik élünk, kezdettől bennünk van. A beteg megérzi, hogy 
az orvos valóban együtt érez-e vele. Vágyva-vágyja a vigasztaló jó szót. Emberi rokonszenvet vár. Időnként 
újra reménykedik a gyógyulásában. 

Mindvégig fontos a beteg világos (számára világos), őszinte, felelős és folyamatos tájékoztatása. Az 



72

 

 

intenzív osztályon az eszméletén levő beteggel először egyáltalán meg kell értetni, hogy hol van és miért. 
Lehetőleg nevén szólítsuk meg a beteget! Legyünk türelmesek a hozzátartozók iránt is! Fogadjunk el 
tanácsokat nővérektől, általában a gondozóktól, akik állandó kapcsolatban vannak a haldoklókkal, és akik 
mégis megőrizték türelmüket, megértő szeretetliket. 

Itt külön felhívom a figyelmet az orvosi vizit jelentőségére. Vajon látogatjuk-e a betegeket, vagy csak 
„vizitelünk”? („Beteg voltam, és meglátogattatok...”5') 

Ne felejtsük soha, hogy szenvedő, gyakran rettenetesen szenvedő, sorsukat kilátástalannak látó emberek 
sokszor már csak mielőbbi halálukat várják. Ok azok, akik a szerintük megváltó mérget tartalmazó injekciót 
kérik, könyörgik tőlünk. Vegyük észre, hogy ez kudarcunkat jelenti olyan értelemben, hogy nem törődtünk 
velük eléggé, nem törődtünk fájdalmaikkal, nem tettünk meg mindent szenvedésük csökkentésére. Látni sem 
akarnak soha többet bennünket. Sokunk véleménye szerint az eutanázia elleni leghatásosabb küzdelem éppen a 
fájdalmak csillapítása, mint ezt a Hospice mozgalmak gyakorlata is igazolja. 

A fájdalomcsillapítás gyakorlatilag minden esetben feltétlenül szükséges, de lehetőleg úgy, hogy a beteg 
ne veszítse el tartósan öntudatát. Kábítószer, morfium tartalmú fájdalomcsillapítók használata különösen 
akkor indokolt, ha a halál bekövetkezte rövidesen várható, tehát hozzászokástól nemigen kell tartani. A 
Hospice jellegű mozgalmak egyik legfőbb jogosultsága éppen az, hogy a testi-lelki törődés, a megfelelő 
fájdalomcsillapítás visszaadja a hátralévő időre a haldokló emberi méltóságát. Természetesen minden 
fájdalomcsillapító mellékhatásként megrövidítheti az ember életét. Egészen más dolog azonban ez, mintha 
mérget adtam volna, hiszen gyakorlatilag minden gyógyszernek van mérlegelendő mellékhatása. A 
fájdalomcsillapításhoz sorolható tágabb értelemben mindaz, amit a beteg méltóságának fenntartásáért teszünk, 
tehát például az is, hogy a beteget mindig nevén szólítjuk, behozhatja kedvenc bútorait, sőt esetleg kis állatait, 
tehát otthonos, meghitt légkört teremtünk körülötte. Ne feledjük, azok számára, akik nem tudnak otthon 
meghalni, éppen ezt a szerető légkört kell elsősorban biztosítanunk. 

A hozzátartozók vigasztalása 
Vigasztalnunk kell a hozzátartozókat is. Nézzünk egy példát Jézus életéből. Lázár halála után történt, 

amikor Jézus megérkezett Betániába. „»Uram«, szólt Márta Jézushoz, »ha itt lettél volna, nem halt volna meg 
a testvérem, de tudom, hogy most is, bármit kérsz az Istentől, megadja neked.«” Vegyük észre a kis 
szemrehányást éppúgy, mint a reménytelen helyzetben is feltörő reménységet. „Jézus megnyugtatta: 
»Testvéred föl fog támadni.« Márta megjegyezte: »Tudom, hogy föl fog támadni az utolsó napon.« Jézus így 
szólt hozzá: »Én vagyok a föltámadás és az élet: aki bennem hisz, még ha meg is halt, élni fog. Mindaz, aki 
belém vetett hittel él, nem hal meg sohasem. Hiszed ezt?«” Ezek után következett a jelen testben való föl 
támasztás.36 (Az egész történetet a Jn 11, 17-44 írja le.) Mi nem tudunk senkit feltámasztani, de hitet kelteni, 
reményt fakasztani, megnyugvást elérni tudhatunk. És ez dolgunk is. 

Hol haljon meg a beteg? 
Otthon? Kórházban? Régebben hazánkban is magától értetődő volt, hogy otthon, szerettei körében. Ma a 

társadalmi köztudat mintha ki akarná rekeszteni a halált, még beszélni sem szabad róla. Civilizált világban 
manapság akiről feltételezhető, hogy már nem él sokáig, azt gyorsan kórházba dugják, elrejtik az egészségesek 
szeme elől. (Mint Huxley Szép új világ című könyve leírja.37) A kórházban sem foglalkozik 

vele senki. Magára hagyják, ha pedig már meghalt, fehér függönnyel körülveszik addig, amíg elviszik a 
kórteremből. Nincs többé. 

Az etika azt kívánja hogy azt tegyük, ami a betegnek jobb. Melyikünk szeretne egy kórteremben, idegenek 
közt meghalni? Iszonyú dolog az. Ha tehát a kezeléstől már semmi érdemleges sem várható, akkor lehetőleg 
engedjük haza a beteget. Beszéljük kicsit rá a hozzátartozókat is. Természetesen azt is megmondjuk nekik, 
hogy akut tennivaló, például vérzés esetén újra felvehetjük az osztályra. 

Tudnunk kell, hogy nem mindenkinek van lehetősége arra, hogy otthon, szerettei közt haljon meg. 
Magános embernek nincs gondozója, ha lenne is, azok a házon kívül dolgoznak. Sok körülmény teheti 
lehetetlenné, hogy a haldokló otthon maradhasson. Igyekezzünk megteremteni a szerető légkört kórházainkban 
is, hogy mindenki „saját egyéni halálával” halhasson meg (Rilke „Stundenbuch”58). 



73

 

 

Az elengedés művészete 
Az orvos számára az „elengedni tudni” csaknem skizofréniás késztetés. Eddig az volt a feladata, esküjéhez 

hűen, hogy mindent elkövessen azért, hogy a beteg életben maradjon. Ezért tanult, dolgozott éjt nappá téve, s 
most tegyen úgy, mint a középkori képeken látható: A „kaszás” megjelenésekor az orvos a másik ajtón 
sürgősen távozik - így elmélkedik Johannes-Gobertus Meran e témáról. Hans Jonas, a filozófus szerint az 
élethez való jog a legalapvetőbb minden jogok között. Ő azonban a halált az élet végső, elszakíthatatlan 
részének tekinti, melynek megakadályozása adott esetben a beteg jogának megsértését jelentheti. Albert 
Schweitzer nézete, hogy az élet tiszteletéhez a halál tisztelete is hozzá tartozik.39 

A halál folyamata alkonyodáshoz hasonlítható, a nappal és az éjjel közötti állapot. Meg kell találni azt az 
időpontot, amikor még küzdenünk kell az életért, és azt, amikor el kell válnunk a betegtől. Nem könnyű feladat. 
Alkonyaikor a gépkocsivezetők egyenként gyújtják meg fényszóróikat, míg végül valamennyié ég. Közben? 
Ez az egyéni megítélés ideje. Tekintetbe kell venni a beteg akaratát, gyógyulási vágyát, annak esetleges 
változását. Mindig marad egy adag bizonytalanság az orvosok és a többi gondozó részére. Művészet és 
intuíció60 a tudomány örökre elválaszthatatlan része kell maradjon. 

1 SZABÓ FERENC: AZ emberi élet védelme. Filozófiai és teológiai megfontolások. Távlatok, ( 1991 ) 4. sz. 3-11. p. 
2 Mtörv. 30,19c 
’ MAKÓ JÁNOS: Indokolt-e az aktív és a passzív eutanázia megkülönböztetése? Magyar Bioetikai Szemle, VII. évf. (2001 ) 4. sz. 32. p. 
4 PETRÁNYI GYULA: AZ orvos mint bíró és ítéletvégrehajtó. Meditáció a medicatio és jog határán a suicidiumról. resuscitatióról, müszervekkel és intensiv 

therapiáva! fenntartott életről, transplantatióról, emberen végzett kísérletezésről. Orvosképzés, XLV. évf. (1970) 163-173. p. 
5 1 Pét 3,15 
6 BONÉ, EDOUARD - MALHERBE, JEAN-FRANÇOIS: Engendrés par la science: éthiques des manipulations de la procréation. Paris, 1985, s. n. 
7 KENYERES BALÁZS: Törvényszéki Orvostan. S. 1., 1909. M. Orvosi Könyvkiadó Társ. 
s Cit.: ZlEGLER, J. G. (Hrsg.): Organverpjlanzung. Medizinische, rechtliche und ethische Problème. Düsseldorf, 1977, Patmos, 84. p. 
9 ROTH, GOTTFRIED: Cunctis officiis quem probum medicum decent. Promotionsgelöbnis - Aerztegesetz - Strafgesetz. Österreichische Aerzte Zeitung, Jg. 34. 

(1979) Heft 10. 681-682. p. 
10 SZÁSZ, THOMAS: The manufacture of Madness. London, 1971. Routledge and Kegan Paul; Cit: KOVÁCS JÓZSEF: A modern orvosi etika alapjai. Bevezetés 

a bioetikába. Budapest, 1999', Medicina, 121. p. 
11 lSám 31,3-5 
12 2Makk 14,37-46 
13 NYÍRI TAMÁS: A flozófiai gondolkodás fejlődése. Budapest, 1977, Szent István Társulat, 114. p. 
14 SYMMERS, W. ST. C.:Not Allowed to Die. British Medical Journal, 1/1969.11. 17/442. p. 
15 VARGA ANDOR: Élet és Erkölcs. Eredeti cím: Bioethics: The Main Issues. Róma, 1980. s. n., 245. p. /Teol. Kiskönyvtár IV/6 b./ 
16 Hittani Kongregáció: Instrukció a kezdődő emberi élet tiszteletéről és az utódnemzés méltóságáról. Donum vitae 1987. Ford.: GRESZ MIKLÓS. Magzatvédő 

Társaság, Szeged, 1990, Szent Gellért Egyházi Kiadó. /Családi Iránytű 5.1 
17 DEZSŐ LÁSZLÓ: Euthanasia avagy az orvosi etika válsága? Orvosi Hetilap, CXVII. évf. (1976) 22. sz. 1323-1328. p. 
18 Plus, XII.: Az újjáélesztés jogi és erkölcsi kérdései. Beszéd, 1957. XI. 24. Acla Apostolicae Sedis, 45 (1957) 1027-1033. p. 
19 SZÉLL KÁLMÁN: Reszuszcitálni vagy sem? Orvosi Hetilap, CXXXI. évf. (1990) 36. sz. 1999. p. 
20 KAUTZKY, R.: Technischer Fortschritt und ethische Problematik in dér modemen Medizin. Concilium, Jg. 5. (1969) 371-373. p. 
21 HORNETT, STUART L: The Sanctity of Life and Substituded Judgement: The Case of Baby. Journal Ethics and Medicine, vol. 7 (1991) no. 2. 2-5. p. 
22 JACKSON, D. L. - YOUNGNER, ST.: Patient aulonomy and „ Death with dignity”. Somé clinical caveats. New England Journal of Medicine, vol. 8 (1979) no. 

301. 404-409. p. 
MTörv 32.39. 
Evangelium Vitae 64. 
Ibid." 
Ibid. 
Ibid. 
Ibid. 
Ibid. 
Ibid. 65. 
Iura et bona, II.; Cit.: Evangelium Vitae 65. 
Evangelium Vitae 65. 
Ibid. 
Iura et bona, IV.: Cit.: Evangelium Vitae 65. 
Evangelium Vitae 65. 
Ibid.; Iura et bona, IV; Cit.: Evangelium Vitae 65. 
FRANKL. VIKTOR E.: ...mégis mondj igent az életre! Egy> pszichológus megéli a koncentrációs tábort. Budapest. 1988, Pszicoteam Mentálhigiénés 
Módszertani Központ: FRANKL, VIKTOR E.: AZ ember az értelemre irányuló kérdéssel szemben. S. ]., 1996. Kötet Kiadó.: FRANKL. VIKTOR E.: Orvosi 
lélekgondozás. A logoterápia és az egzisztencia-analízis alapjai. Budapest. 1997, UR. 
Evangelium Vitae 65. 
Plus, XII.: Beszéd az orvosokhoz. 1957. II. 24. Acta Apostolicae Sedis, 49 (1957) 147. p. ‘'S'il n’existe pas d’autres moyens et si, dans les circonstances 



74

 

 

données, cela n’empêche pas l’accomplissement d'autres devoirs religieux et moraux : Oui.'’ 
Evangelium Vitae 66. 
Ibid. 
Ibid. 
Ibid. 
Ibid. 
Ibid. 
MTörv 32,39; Cf. 2Kir5,7; lSám 2,6. 
Evangelium Vitae 66. 
Evangelium Vitae 67. 
Ibid. 
Rom 14.7-8. 
SAUNDERS, ClCELY: Hospices. In DUNCAN, A. S. - DUNSTAN, G. R. - WELBOURN. R. B. (Eds.): Dictionary of Medical Ethics. Revised and Enlarged Ed. London, 
1981, Darton, Longman and Todd, 218-223. p. 
HEGEDŰS KATALIN (szerk.): Halálközeiben. 1. A haldokló és a halál méltósága. Budapest, s. a. (1994), Magyar Flospice Alapítván} : HEGEDŰS KATALIN 
(szerk.): Halálközeiben H. A haldokló és a halál méltósága. Budapest, s. a. (1995), Magyar Hospice Alapítvány. BÖSZÖRMÉNYI DALMA (szerk.): Súlyos betegen 
élni. Méltósággal meghalni Hospice kézikönyv. Budapest, 1995, Megnyugvás Hospic Alapítvány, Corvinus. 
MAKÓ ÉVA: A Hospice-mozgalom. KOMT Híradó, 1990. december 4. 
Mt 25,36b Cf. Jn 11, 
17-44 
HUXLEY, ALDOUS: Szép új világ. Budapest, 1982, Kozmosz. 
Cit.: MERAN, JOHANNES - GOBERTUS: Die Kunst des Netzes. Gedanken zum Auffangen eines dissonanten Sterbens. In Löw: Bioethik. S. 1.. 1990, s. n., 164. p. 
MERAN, JOHANNES - GOBERTUS: Die Kunst des Netzes. Gedanken zum Auffangen eines dissonanten Sterbens. In Löw: Bioethik. S. 1., 1990. s. n., 156. p. 
Ibid. 157. p.



 

 
 



 

 

 



77

 

 

KÖRNYEZETI ETIKA 
DR. BÁNDI GYULA 

Az ember és a teremtett világ 
Felelősség, szubszidiaritás, szolidaritás, együttműködés 

A katolikus egyház az utóbbi évtizedekben - különösen igaz ez II. János-Pál pápaságától - egyre nagyobb 
figyelmet fordít a környezetvédelemre. Mondhatjuk persze azt is, hogy mára egyszerűen lehetetlen lenne nem 
foglalkozni e kérdéssel, de mondhatjuk azt is, hogy ez a téma a kezdetektől fogva - értve ezalatt valóban a 
történelmi kezdeteket és nem csupán 120 évet - ott van, látens módon létezik a katolicizmusban, csupán nem 
volt időszerű erre olyan nagy figyelmet fordítani, mint manapság. Minden bizonnyal mindkét válasz helyes. 

A vallási felfogásokban megjelenő környezetvédelmi hagyományok szép példáját teszi közzé a 
Gabcsikovo-Nagymaros1 ítélethez fűzött különvéleményében a Nemzetközi Jogi Bíróság alelnöke, 
Weeramantr, aki a mai nemzetközi kömyezetjog egyik alapvető elvét veti össze egy más világvallás, a 
buddhizmus eszméivel2: „Másoknak ártalmat nem okozni és ebből adódóan sic ntere tuo ut alienum non 
laedas - központi fogalom ez a buddhizmusban. Ugyanakkor jól átültethető volt a környezetvédelmi 
megközelítésre. Az „alienum”-ot a buddhizmus ebben az összefüggésben a jövő nemzedékekre, valamint az 
emberen túl a természeti rend egyéb összetevőire is kiterjesztené, hiszen a kötelesség buddhista felfogásának 
hihetetlenül nagy a terjedelme.” Számos más példát követően megállapítja: „A hagyományos bölcselet, amely 
ösztönzést nyújtott az ókori jogrendek számára, képes volt az ilyen problémák kezelésére.” A párhuzam 
világos, hiszen az elv, az eszme ott van, működik, természetes része az emberi gondolkodásnak, a vallásnak, 
nem is kell erről külön beszélni. Mindez az elmúlt évtizedekig így is igaz, de a XX. század olyan negatív 
irányú változást hozott, amelyet már nem képes a hagyományosjózan emberi viselkedés feloldani. 

Már máshol idéztem egy keresztény szemléletű európai környezetvédelmi szervezet {European Christian 
Environmental Network) 2005-ös jelentését^: “A keresztény tradíciók rendkívül gazdagok annak leírásában, 
mi az ember szerepe és felelőssége a Teremtés kapcsán. Neveznek minket teremtményeknek, szolgáknak, 
pásztoroknak, prófétáknak, királyoknak és együttműködőknek. Fel kell ismernünk az emberi uralom által 
okozott károkat. Tudnunk kell, hogy Isten minden embernek, akit az Isten képére és hasonlatosságára 
teremtett, olyan felelősséget és szerepet adott, hogy a teremtés papjai legyenek és az Isten munkatársai 
(Teremtés könyve 1:28) ... A természeti erőforrások kezelése során, amikor azokat emberi árukká és 
szolgáltatásokká alakítjuk, elvesszük Isten ajándékát és elfogadjuk az ennek átalakításában megjelenő 
felelősségünket.” 

További, immár a témához közvetlenül kapcsolódó elmélkedésünket a környezetvédelmi kapcsolódású 
pápai és egyházi megnyilatkozások tárgyában egy viszonylag friss dokumentummal kezdjük, amely ugyan 
látszólag, legalábbis első pillantásra nincs összefüggésben a Rerum Novarum tematikájával, mégis 
meghatározó abban a gondolati rendben, amit követni szeretnénk, végig vezetve a 120 év történésein, 
méghozzá az egyházi dokumentumok alapján. Ez a friss kiadvány a Magyar Katolikus Püspöki Konferencia 
2008. évének végén kiadott körlevele, ’Felelősségünk a teremtett világért ’ címmé f. A körlevélben számos, a 
téma gyökereit érintő lényegi megállapítás és tudományos szintű elemzés mellett az Egyház számára is 
fogalmaznak meg üzeneteket:



78

 

 

 
„22. Egész gazdasági berendezkedésünk a korlátlan növekedésen és az ezt megteremtő kíméletlen 

piaci versenyen alapul. A növekedési kényszer egy véges térben, amilyen a Föld is, óhatatlanul 
problémákhoz vezet. Mivel a gazdasági, pénzügyi logika diktálja a politikai döntéseket és gyakran 
társadalmi értékítéleteinket is, ezért hajlamosak vagyunk eltekinteni a gazdasági növekedés azon 
közvetett költségeitől, amelyek más területeken, a természeti környezetben vagy a szociális szektorban 
hosszú távon jelentkeznek. (...) 

28. Ha azonban az eszköz öncéllá válik, ha elfogadjuk a gazdasági logika kizárólagos 
érvényességét az élet egyre több területén, és a társadalom megszervezését az emberi élet értéke helyett 
a gazdasági teljesítmény által képviselt értékekre alapozzuk, akkor ez a magatartás kiszolgáltatottá tesz 
bennünket. ... A környezeti válság gyökere ugyanis - ahogyan azt II. János Pál pápa 1990-ben, a Béke 
Világnapjára írt Üzenetében is megfogalmazta - legnagyobbrészt erkölcsi természetű. (...) 

169. ... A környezet megóvása több, mint a jelen és a jövő generációk méltó életkörülményeinek 
biztosítása, hiszen az ember Istennel, az emberekkel és a teremtett világgal való kapcsolata egységet 
alkot. A természeti környezet megóvása nem más, mint a közjó, vagyis az emberi méltóság védelme és 
előmozdítása. (...) 

175. ... A teremtésről szóló keresztény gondolkodás középpontjában az Isten képére és 
hasonlatosságára teremtett ember és annak hivatása áll. Az ember hivatása itt a földön az emberi 
méltóság védelmében és előmozdításában fejeződik ki, amelynek eszköze a közjó szolgálata.’' 

Jól láthatóan olyan kérdésekkel egyetemben jelenik meg a környezetvédelem, amelyek a Rerum Novarunü 
alapgondolatait jelentik: gazdasági növekedés, szociális kérdések, erkölcsi bajok, emberi méltóság, közjó. 
Hiszen az enciklika alapelemei között ez az enciklika számos olyan mai kérdés eredetét jelenti, amely egyre 
fokozottabban foglalkoztatja az emberiséget. Ide sorolhatjuk leegyszerűsítve: 
• az emberi természet és jogai, 
• a közjó, javak rendeltetése, 
• a szolidaritás és a szeretet, 
• a család 
• az emberi munka, 
• az erkölcs és gazdaság, 
• a politikai és társadalmi közösségek - minden szinten - megjelenő szerepét és felelősségét, 
• a nemzetközi közösség hasonlóan növekvő súlyát, 
• a béke lényegi kérdéseit. 

A magunk részéről e körbe soroljuk a környezetvédelem mai kérdéseit is, még akkor is, ha erről maga az 
enciklika látszólag hallgat. Nem is tehetett mást, hiszen 120 évvel ezelőtt a környezetvédelem messze nem 
jelentett olyan égető problémát, mint a szociális- vagy munkáskérdések. Az enciklika kiemelkedő jelentősége 
elsősorban az, hogy mozgásba kívánja hozni az egyházat társadalmi kérdések, különösen a szociális kérdések, 
tulajdon, gazdaság tekintetében. Az enciklika III. pontja ’A keresztény megoldás’ alcímmel a 
következőképpen kezdődik: 

„13. Bízvást és teljes joggal bocsátkozunk éppen Mi e kérdés tárgyalásába, mivel olyan 
problémáról van szó, melyből a vallás és az Egyház segítsége nélkül nincs alkalmas kiút. Mivel pedig a 
vallás és mindazon dolgok feletti őrködés, melyek az Egyház hatalmában vannak, elsősorban a Mi 
feladatunk, a hallgatással kötelességet mulasztanánk.”6 

Ugyanakkor az enciklika már címében azt vetíti előre, hogy az ’új dolgokkal’ foglalkozik, tehát olyan 
kérdésekkel, amelyek évszázadokon át mintha nem kerültek volna az egyházpolitika homlokterébe. Az új 

kérdések, új dolgok azonban maguk is megújulnak - ez a természetük tehát azt kell eldönteni, vajon az 
enciklikával valami elkezdődött és folyamattá vált avagy egyszeri esetről van szó. Az igazság nyilván az 
előbbi, tehát az új dolgok mindig mások lesznek, egy kicsit hozzátéve a régihez, miközben meg is őrzik azt. A 



79

 

 

továbbiakban tehát azt kívánjuk bizonyítani, miért is tekinthetjük a környezetvédelmet is az Egyház társadalmi 
tanítását megalapozó Rerum Novarum részének, miként forrásozhat a környezetvédelem ezen enciklikából. 
Ennek igazolására elsősorban a Vatikán dokumentumai, a pápai enciklikák és más megnyilatkozások 
szolgálnak, hiszen ha a kiindulási pont is pápai enciklika, tételünk igazolására is ezt a forrást kell elsősorban 
igénybe venni. A lényeg az, hogy az egyház szerepe a környezetvédelem terén is egyre markánsabb, 
hangsúlyosabb legyen. 

Amiért nem tartjuk túlzónak az alábbi gondolati lánc felvázolását, az egy újabb enciklikában gyökeredzik, 
mégpedig a 100 éves évfordulóra kiadott Centesimus Annus-bán7. Ebből most egyetlen mondatot emelünk ki, 
amely éppen arra ösztönöz, hogy ne zárjuk le az 'új dolgok' sorát 100 vagy 120 évvel ezelőttre visszatekintve, 
hiszen ez az enciklika is abban nyeri alapvető értelmét, hogy időnként megújítható: „3. Szeretném most 
javasolni XIII. Leó enciklikájának "újraolvásását" ... Biztatok arra is, hogy figyelmesen vegyük szemügyre az 
"új dolgokat",...”. Ennek megfelelően cselekszünk magunk is, követve a fenti gondolatot: az 'új dolgok' 
alkalmazkodnak a változó kihívásokhoz. 

Kezdve tehát magával a Rerum Novarummal, minden túlzás nélkül megállapíthatjuk, hogy már abban is 
megjelenik a természet, megjelenik az ésszerűség, a közjó és a mindezeket kormányozni hivatott józan ész, 
amely a későbbi kiterjesztés alapja lehet. Az ember és környezet viszonyára, valamint az ember felelős 
magatartására már ekkor is kellett valamiképpen utalni: 

„5. Ami az emberben messze kiemelkedik, ami az embert emberré teszi és az állatoktól lényege 
szerint megkülönbözteti, az az ész, vagyis az értelem. S mivel kizárólag az ember ésszel bíró lelkes 
lény, ezért szükségszerű, hogy neki a javak nem csak használatára vannak rendelve, mint az összes 
többi lelkes lénynek, hanem tartós és örökös jogú birtokul, és nem csupán olyan javak, amelyek 
használat közben felemésztődnek, hanem olyanok is, amelyek használat mellett is megmaradnak. 

6. ... képessége van mindannak a megválasztására, amit jelen- és jövőbeli jólétének elérésére a 
legalkalmasabbnak tart. ... Az ember szükségletei állandóan újratermelődnek, s ma kielégíttetve, 
holnap új igényekkel lépnek fel. Ezért volt szükségszerű, hogy a természet az embernek valami tartós 
és mindenkor megmaradó dolgot adjon, amitől e folytonos szükségletek kielégítése várható, ezt a 
folytonosságot pedig semmi más nem biztosíthatja, mint éppen a föld a maga bőségével. ... 

21. ... A természetes javak, mint az isteni kegyelem ajándékai is, ugyanígy közösen és egyformán 
állanak az egész emberi nem rendelkezésére,... 

38. ... Mert a törvényeknek csak addig tartozunk engedelmeskedni, ameddig a józan ésszel, azaz 
Isten örök törvényével összeegyeztethetők....” 

Fellelhetők tehát az alapok, amelyekre a későbbiek épülhetnek: 
• a tartós javak, amelyek felemésztődnek avagy sem - csupán párhuzamként: beszélünk megújuló és meg 

nem újuló erőforrásokról, amelyekkel kapcsolatban eltérő elvárásokat fogalmazunk meg ma is; 
• a föld bősége, ami azonban nem korlátlan, amennyiben az ember megfelelően választja meg, mit tekint 

jóléte elérésére legalkalmasabbnak; 
• a természetes javakat nem lehet kisajátítani, azok az ember egyetemes felelősségére vannak bízva; 
• az ember pedig cselekedjen a józan észnek és az isteni töményeknek megfelelően. 

Az eredeti enciklika után 40 évvel a Quadragesimo Anno új elemeket kapcsol az eredeti gondolatokhoz. 
Ezek legismertebbje a kisegítés elve (princípium subsidiaritatis), mégpedig a közjó érdekében. Ez lesz az az 
alapelv, amelyet éppen a környezetvédelmi szabályozás adott az EEi-nek, az Egységes Európai Okmányban, 
annak környezetvédelmi címében, 1987-ben. Ebből az enciklikából még egy elemet kell kiemelni, mégpedig a 
104. pontot, amely hangsúlyozza: figyelemmel kell lenni arra, mi jó 

az egész emberiségnek. A közjó pontosan meg nem határozott terrénum, és az ’új dolgok’ fogalmának 
megfelelően ugyancsak változik, mindenesetre a lényege az. mi is jó az emberiségnek, az embernek, anyagi 
vagy politikai érdek nélkül. 

A világháborúk kora, a fasizmus, majd a kommunizmus előretörése elterelte a figyelmet a téma 
lehetőségéről is, más kérdések kötötték le az egyházat is, de hamarosan, már egyre erőteljesebb formában 



80

 

 

jelennek meg az emberi jogokra és a környezetre is közvetlenül vagy közvetve utaló tanítások, amint az ’új 
dolgok’ körét a világban megjelenő gondok egyre bővítik. A világháborút követő időszak az, amelyik a 
környezetvédelem fontosságát egyebekben is megalapozza, egyre inkább láthatóan világjelenséggé válik. E 
tekintetben mérföldkőnek számított a ’Néma tavasz' kötet9 1962-ben, amelyik elsősorban a vegyszeres 
növényvédelem számos hátulütőjét pellengérezte ki. 

Már a hatvanas évek elején a pápai enciklikák egyike, a Pacem in Terv is10 a környezetre is utal, mind pedig 
fokozott mértékben kitér az emberi jogokra - mindkettő a II. világháborút követő időszak igénye. Az emberi 
jogok esetében sem azt jelenti ez a megjegyzés, mintha azok nem léteztek volna, hiszen a polgári forradalmakig 
vezetjük vissza létüket, viszont nagyobb figyelem csak a XX. század közepétől irányult rájuk - ekkor kezdődik 
kodifikálásuk". Nézzük azt a néhány gondolatot, amely a további időszak kezdetét jelenti: 

„2. Mert a tudományok haladásából és a technikai találmányokból világosan tudjuk, hogy 
csodálatos rend uralkodik az élők világában és a természet erőiben (...). 

28. Az eddig említett jogokkal, melyek a természetből erednek és minden embert megilletnek, 
járnak az ugyanolyan kötelezettségek; e törvények és kötelezettségek vagy a természetjogból 
származnak, vagy az parancsolja őket, és onnét veszik eredetüket, fennmaradásukat és kötelező 
erejüket. (...) 

55. Továbbá a közjóban benne kell lennie mindannak, ami az egyes nemzeteket egyenként megilleti; 
de ezek legkevésbé sem határozzák meg a közjót minden részében. (...) 

75. Ezekből a megtárgyalt kérdésekből világosan kitűnik, hogy a mi korunkban az államok 
jogszolgáltatási rendje elsősorban azt követeli, hogy a főbb jogokat, amelyek az embereknek sajátjai, 
rövid és érthető szavakba sűrítve megfogalmazzák és az állam egyetemes alkotmányába bevegyék.” 

A környezetvédelmi alapozásra sem kell már sokat várni, két évvel később egy új pápa a környezet 12 védelmére vonatkozó ezt követő egyházi hozzáállás alapjait is megadja - ez a Gaudium et Spes : 
„36. ... Épp a teremtés tényéből következik ugyanis, hogy minden dolognak megvan a maga állaga, 

igazsága és jósága, megvannak a saját törvényei, és megvan a saját rendje: ezeket az embernek 
tisztelnie kell, ismervén a tudományok és művészetek sajátos módszereit. (...) A teremtmény ugyanis a 
Teremtő nélkül elenyészik. (...) 

69. Isten a földet minden kincsével együtt minden ember és minden nép használatára rendelte. 
Ezért a teremtett javaknak méltányos arányban kell eljutniok mindenkihez a szeretettől kísért 
igazságosság vezetése mellett. ... Az embernek tehát, amikor a teremtett javakat használja, úgy kell 
tekintenie jogosan birtokolt vagyonát, hogy az nemcsak a sajátja, hanem egyúttal közös is, abban az 
értelemben, hogy ne csak önmagának, hanem másoknak is hasznára lehessen.” 

Az ember felelőssége a teremtett világért - ebben pedig a környezetért is - egyre markánsabban jelenik 
meg, és ez a gondolatmenet hamarosan folytatódik. A Populorum Progressio-ban^ is megfigyelhető a Rerum 
Novarumban megjelent gondolat tovább vitele, mégpedig a gazdaság, a gazdasági fejlődés korlátainak, 
felelősségének kiemelése révén. Ebben az enciklikában olyan gondolatok jelennek meg, amelyekkel 
párhuzamot vonhatunk az akkortájt érlelődő, de 1972-ben megvalósuló ENSZ



81

 

 

 Stockholmi Környezetvédelmi Világértekezletén vagy az EGK Párizsi Csúcskonferenciáján 
megfogalmazottakkal. 

Tegyük hozzá, hogy a hatvanas évek végén, a tudomány részéről jelentkező figyelmeztetéseket követőn a 
társadalmi és nemzetközi érdeklődés mindinkább a bioszférát fenyegető veszélyek irányába fordult. Az olyan 
ökológiai katasztrófák, amilyen az 1967-ben Anglia, Belgium és Franciaország partjainál tapasztalható „fekete 
dagály ”, melyet a Torrey Canyon olajszállító hajó balesete idézett elő, szintén a nemzetközi együttműködés 
irányába fordították a figyelmet, és nemzetközi szabályozók elfogadásához vezettek. 

Megjelenik a ’Föld űrhajó’ gondolat, amelynek értelmi szerzői az 1970-es Apollo 13 űrhajó katasztrófáját 
veszik alapul14: „Ugyanezen év (tehát 1970! - a Szerző) áprilisában egy sokkal nagyobb űrhajó szintén nagy 
veszélybe került. Mivel az életfenntartó rendszerek rosszul működtek, kifogyóban voltak az élethez szükséges 
feltételek, és a túlzottan nagy számú utas fele éhezett. ... Ez az űrhajó, amiről beszélünk, a ’Föld űrhajó’.” 

A Populorum Progressio enciklika szerint: 
„14. A fejlődés nem csupán gazdasági természetű, annak szolgálnia kell az egyes embert és minden 

embert. "Nem engedhetjük meg, a gazdaságnak hogy az emberi realitásoktól elváljon, akárcsak azt 
sem, hogy a fejlődés a civilizációtól, amelyben megjelenik.” (...) 21. Melyek a valóban emberi feltételek? emberi méltóság, közjó és a béke iránti vágy. (...) 

44. Háromféle kötelezettség: 1) kölcsönös szolidaritás; 2) társadalmi igazságosság; 3) egyetemes 
emberszeretet (...). 

76. A fejlődés nem csupán a jólét, hanem a szellemi és erkölcsi fejlődés is, amely az egész emberi 
faj előnyére válik.” 

A közjó és egyben a szolidaritás, illetve a gazdaság túlhajtott egyeduralma együtt értelmezhető a békével. 
A szolidaritás eleinte a szegények, a fejlődő országok felé értelmezendő, majd később bővülni fog e gondolat a 
generációk közötti szolidaritás felé is. A béke és a jólét - a magam részéről szívesebben használnám a jól-lét 
fogalmát a ’well-being’-re, ezzel is utalva ennek gazdaságon kívüli vonatkozásaira - pedig szorosan 
összekapcsolódik, hiszen ha az emberek szükségleteiket képesek kielégíteni, nem kívánnak háborúzni sem, 
vagy az akkor még csak kezdetleges formában lévő terrorizmus sem kap táptalajt. 

Az ENSZ Közgyűlése 1968-ban kiadott egy határozatot, amelyben elkötelezte magát arra, hogy hozzájárul 
az emberi környezettel kapcsolatos problémák megoldásához. Ezt követően 1972-ben az ENSZ keretei között 
került megrendezésre a Stockhohni Konferencia az emberi környezetről, amelyik elfogadta a Stockholmi 
Deklarációt.1" Ennek 4. pontja elismeri azt a különleges felelősséget, amelyet az embernek a természeti 
környezet megóvása érdekében viselnie kell. 

Az EGK említett Párizsi Csúcskonferenciája 6 1972-ben hasonlóan fogalmaz: „A gazdasági 
növekedésnek, amely önmagában nem végcél, elsődlegesen az életfeltételekben mutatkozó különbségek 
enyhítéséhez kell hozzájárulnia. Ennek az összes társadalmi partner részvételével kell végbemennie, az 
életminőség és az életszínvonal javítását kell eredményeznie. Az európai eszméhez illően különös figyelmet 
kell szentelni a kézzel nem fogható értékeknek és a környezet védelmének, oly módon, hogy a haladás valóban 
az emberiség szolgálatába állítható legyen.” 

A hetvenes években a környezetvédelmi problémák már olyan mértéket öltenek - ennek példája a nagy 
távolságra jutó, országhatárokon átterjedő levegőszennyezésre vonatkozó, Genfben, 1979-ben kötött 
Egyezmény vagy említhetjük akár a hazai 1975. évi II. törvényt az emberi környezet védelméről -, hogy az 
egyház is mind nagyobb figyelmet fordít a környezetvédelemre. 

E téren is nagy lépéseket tett II. János-Pál pápa, először a Redemptor Hominis’1 enciklikában, amelyben a 
Rerum Novarum-mal megindult gondolkodás és tanítás folyamatos fejlődésének, 

alakulásának igénye fogalmazódik meg tisztán, illetve a környezetvédelem keretei, értelmezési problémáinak 
alapjai is egyértelműen megjelennek. 

„15. Mitől tart a modern ember 
A saját maga termékeitől, amely „az ember ellen fordul, legalábbis részben, a közvetett hatások 



82

 

 

révén”. (...) Ez a fenyegetés, amely az embert saját maga alkotásaitól éri különböző lehet. 
„Egyre inkább tudatában kell lennünk annak, hogy a föld kiaknázásának ténye, a Földé, amelyen 

élünk ésszerű és tisztességes tervezést igényel." 
A told kizsákmányolása „fenyegeti az ember természetes környezetét, elidegeníti a természetes 

kapcsolatoktól, eltávolítja a természettől. Az ember gyakran nem lát mást a saját természetes 
környezetében, mint ami az azonnali felhasználást és fogyasztást szolgálja. Ugyanakkor a Teremtő 
szándéka az volt, hogy az ember komunikáljon a természettel úgy mint az intelligens és nemes 
„master”, „gondnok” és nem mint elővigyázatlan "kizsákmányoló" és „romboló" Az erkölcsi és szellemi fejlődés „láthatóan sajnálatos módon hátra marad.” 

Ezidőtájt írja Szent-Györgyi Albert, nagyon hasonlatosan a pápa gondolataihoz, jól példázván, hogy 
hetvenes években számos elme jut ugyanarra a következtetésre18: „Új, kozmikus világban élünk, nem ehhez 
készült az ember. Hogy fennmarad-e, ez most attól függ, milyen gyorsan és milyen helyesen tud 
alkalmazkodni, át tudja-építeni eszméit és elgondolásait társadalmi, gazdasági és politikai szervezetté ... Arra 
kényszerülünk, hogy ősemberi aggyal nézzünk szembe ezzel a helyzettel.” 

A Redemptor Hominis enciklikában megfogalmazódik az az ellentmondás is, amely alapot adott sokaknak 
arra, hogy a környezettel közömbös eszmék terjedését az egyház szemére vessék. Sokak szerint ugyanis a 
Biblia üzenete a Föld kizsákmányolására utal - a Teremtés Könyvének „hajtsátok uralmatok alá a Földet” 
megfogalmazását ugyanis az egyház ellenségei hajlamosak félremagyarázni, és azzal vádolni az egyházat, 
hogy az uralom felelőtlen pazarlásra, a természet nyakló nélküli kiaknázására vezet - és éppen ezért kellett 
pontosabban megmagyarázni ezen szavak jelentését. A Biblia által felhívott „uralom” ugyanis nem azonos a 
felelőtlenséggel vagy korlátlansággal, hiszen mindkettő alapvetően ellentétes az egyház tényleges 
szemléletével. Ennek a különbségtételnek fontossága a későbbiekben egyre szebben és egyre világosabban 
jelenik meg az egyházi dokumentumokban. 

Nagyszerű példája ennek a határozott válasznak a Sollicitudo rei Socialis enciklikal9, amelyben Vatikán 
üzenete, a fentiekre alapozva nem tűr kétséget. Külön kiemelést érdemel, hogy a jövő generációk jogainak 
tisztelete itt megjelenik - a szolidaritás újabb síkjáról van szó! -, illetve ugyancsak megjelenik a fentiekben 
jelzett szándékolt félremagyarázás legjobb ellenérve is, az idézet utolsó soraiban, jól kiolvashatóan: 

„33. ... A valódi fejlődés és az emberi jogok közötti belső kapcsolat a fejlődés erkölcsi 
összefüggéseit is előtérbe állítja: az ember valódi felemelkedése, amely megfelel természetes és 
történelmi hivatásának, nem szorítkozhat csupán a javak és szolgáltatások bőségére, a technikai 
felkészültségre, amelyet infrastruktúrának nevezünk. 

34. A fejlődés erkölcsi jellege nem tekinthet el a teremtmények tiszteletétől sem, amelyek a látható 
természetet alkotják, és amelyet a görögök a bennük tapasztalt rend miatt kozmosznak neveztek. A 
maguk módján figyelmet érdemelnek, mégpedig háromféle szempontból is. 

- figyelembe kell vennünk minden létezőnek a természetét és kölcsönös kapcsolódását a dolgok 
rendjében, a kozmoszban. 

- a természet kincsei korlátozottak, közülük némelyek, ahogy mondani szokták, nem termelődnek 
többé újjá. Ezeknek olyan abszolút felhasználása, mintha kimeríthetetlenek lennének, 

nem csupán a jelenlegi, hanem minden következő generáció számára is komoly veszélyt jelentenek. 
- meg kell fontolnunk azokat a következményeket, amelyeket az élet feltételeire gyakorol a fejlett 

ipari országok termelésszerkezete. 
... A Teremtőtől kapott hatalom, amellyel az embert felruházta, nem abszolút, nem szabad vele 

"élni vagy visszaélni", vagy tetszés szerint felhasználni. A használati mód, amelyre a Teremtő már 
kezdetben utasította az embert, jelképesen benne van a tiltásban: "annak a fának gyümölcséből ne 
egyél" (vö. Tér 2,16-17);... Az általunk javasolt egyetértés tehát a békéhez és a fejlődéshez vezető út?' 

A következő enciklika kiadása előtt, annak előképeként a Béke Világnapja alkalmából II. János-Pál pápa 
üzenetének~ már címe is figyelemre méltó: ,,Békesség a Teremtő Istennel, Békesség az egész teremtett 



83

 

 

világgal”. Az ember felelőssége, erkölcsi válsága egyre erőteljesebben jelenik meg, illetve a pápa állást foglal 
emberi jogi kérdésekben is - sajnos, ez az üzenet még ma sem jutott el megfelelően a címzettekhez: 

7. A legmélyebb és legkomolyabb jele a morális elem alapvető jelenlétének az ökológiai válságban 
az élet tiszteletének hiánya, ami a környezetszennyezés számos esetében megnyilvánul. ... Az élet, és 
mindenekelőtt az emberi méltóság tisztelete az alapvető vezérlő elve mindenfajta egészséges 
gazdasági, ipari vagy tudományos fejlődésnek. 

9. ... Manapság egyre erőteljesebben vetődik fel az egészséges környezethez való jog, amely a 
megújított Emberi Jogok Egyetemes Nyilatkozatának részét kell képezze. 

13. A modern társadalom nem lesz képest megoldást találni az ökológiai válságra, hacsak 
komolyan át nem gondolja egész életformáját. 

14. Végezetül a teremtés esztétikai értékének kérdését nem lehet megkerülni.... 
15. Minden kereszténynek különösen tudatosítania kell magában, hogy felelősség a teremtésben, 

a természet és a Teremtő szolgálata, alapvető eleme hitének.” 
Fentebb már említettük a századik évfordulón kiadott enciklikát, a Centesimus Annus-121, amelyik a 

Rerum Novarmum új ráolvasására és ennek megfelelőn az új feltételekhez, körülményekhez való adaptálására 
ösztönöz. Ebben az enciklikában mindazt belefoglalja II. János-Pál pápa, amelynek fontosságát magunk is 
aláhúztuk és amelyet úgy tekintettünk, mint ami nélkül 2011-ben már nem lehet teljes az eredeti enciklika 
mához szóló üzenete. 

„11. ... az államnak kötelessége őrködni a közjón, és azon lenni, hogy a társadalmi élet egésze, 
beleértve a gazdasági szektort is, hozzájáruljon a közjó előmozdításához, tiszteletben tartva minden 
egyes szektor autonómiáját. 21.... a második világháború után ... is elterjedt az emberi jogok elevenebb tudata. 

31. ... Minden, ami jó, magának Istennek a műve, aki a földet és az embert teremtette, és aki a 
földet az embernek adta, hogy munkája által uralja és élvezze gyümölcseit (vö. Tér 9,28-29) Isten — 
anélkül, hogy bárkit is kizárt vagy előnyben részesített volna -- az egész emberi nemnek adta a földet, 
hogy valamennyi tagját éltesse. Ebben rejlik a földi javak egyetemes rendeltetésének gyökere.... 

37. A fogyasztás kérdése mellett az ehhez szorosan kapcsolódó ökológiai probléma is komoly 
nyugtalansággal tölt el. ... Az ember helytelenül Isten helyébe lép, és így végeredményben elősegíti az 
általa inkább elnyomott, semmint kormányzott természet lázadását, ahelyett, hogy a teremtés művében 
Istennel működne együtt.... E téren is tudatában kell lennie az emberi nemnek, hogy felelősséggel és 
következetességgel tartozik a jövő nemzedékekkel szemben. 

38. A természeti környezet esztelen rombolásán kívül fel kell idézni az emberi környezet még 
súlyosabb rombolását, ... kevés gondot fordít a "humánökológia” erkölcsi feltételeinek védelmére. 

40. Az állam feladata, hogy gondoskodjon a közösségi javak védelméről, amihez hozzátartozik a 
természeti és az emberi környezet. Ezek védelmét nem képesek biztosítani kizárólag a piaci 
mechanizmusok. ... az egyetemes társadalomnak kell megvédeni a közösségi javakat, amelyek többek 
között keretet alkotnak, amelyen belül mindenkinek módjában áll, hogy törvényesen valósítsa meg 
személyes céljait. 

Itt a piacnak egy másik korlátját is felfedezhetjük', vannak közösségi és minőségi szükségletek, 
amelyeket nem lehet a piaci mechanizmusokkal kielégíteni; vannak olyan fontos emberi szükségletek, 
amelyek nem tartoznak a piac logikájához; vannak olyan javak, amelyek természetükből eredően nem 
és nem is lehetnek adásvétel tárgyai.” 

Az enciklikában tehát valóban minden fontos elem együtt áll: az ember félreértelmezi szerepét a 
teremtésben, a közjavak alapvető eleme a környezet, ezért az embernek és az államnak is meg kell védenie a 
közösségi javakat, mert erre a piac nem képes, lévén azok a piac logikáján kívül esnek. Az emberi jogokkal való 
szoros összefüggés sem maradt ki, amint a jövő generációk védelme sem. Egyébként ekkortájt kerül 



84

 

 

véglegesítésre a fenntartható fejlődés értelmezése is, ami az 1992-es Riói Környezet és fejlődés 
Világkonferencia központi gondolata. 

Az ENSZ Közgyűlése 1983-ban határozta el, hogy a Környezet és Fejlődés ViIágbizottsága22 névvel 
szakértőkből álló testületet állít föl, Gro Flarlem Brundtland asszony, a Norvég Királyság akkori 
miniszterelnöke elnökletével. A Bizottság jelentését 1987-ben Our Common Future (Közös Jövőnk) címmel az 
Oxford University Press jelentette meg. A Brundtland-jelentés a fenntartható fejlődés fogalmát az alábbiak 
szerint határozta meg: „A fenntartható fejlődés olyan fejlődés, amely kielégíti a jelen generációk szükségleteit 
anélkül, hogy veszélyeztetné a jövő generációk szükségleteinek kielégítését.” 

Maga Rió pedig nagyon hasonló gondolatokat vet fel, mint a megelőzően vizsgált pápai 
megnyilatkozások23: 

„1. Elv - A fenntartható fejlődés érdekeinek középpontjában az emberek állnak. Ok jogosultak - a 
természettel összhangban - egészséges és termékeny életre.... 

3. Elv - A fejlődéshez való jogot úgy kell érvényesíteni, hogy a ma élő és a jövő nemzedékek 
fejlődési és környezeti szükségletei egyaránt kielégítést nyerjenek.... 25. Elv - A béke, a fejlődés és a környezetvédelem egymással összefügg és oszthatatlan.” 

A következő enciklika - Evangélium Vitae24 - kevesebbet foglalkozik a környezettel, de ekkorra már 
valójában lehetetlen ezt a témát megkerülni: 

„42. Mivel az ember arra hivatott, hogy művelje és őrizze a világ kertjét, különleges felelősséggel 
tartozik az élő környezetért, azaz a teremtésért, melyet Isten személyes méltósága, élete szolgálatába 
állított, de nemcsak a jelen, hanem a jövendő nemzedékek szempontjából is. ... Valójában ugyanis "az 
uralom, melyet a Teremtő az emberre bízott, nem abszolút hatalom, sem a 'használni és visszaélni vele' 
szabadságáról nincs szó, sem a dolgokkal nem rendelkezhet kénye kedve szerint....” 

Az egész addigi II. János-Pál gondolatsor összegzését találjuk a Velencei Nyilatkozatban'^, amely ennek 
megfelelően ismétlésekbe is bocsátkozik, de rendkívül frappáns, elegáns és nagyon összefogott módon foglalja 
egybe a lényegi gondolatokat. 

„ ... Isten a világba helyezett minket, hogy együtt munkálkodjunk Vele a teremtés isteni céljának 
beteljesítésén. 

... Az eredendő bűn következményeként leromboltuk a teremtés eredeti hármon iáját. Ha gondosan 
szemügyre vesszük azt a társadalmi és környezeti válságot, amelynek szemtanúi vagyunk, rá kell 
jönnünk, hogy továbbra is eláruljuk isteni küldetésünket: azt, hogy sáfárként együtt munkálkodjunk 
Istennel szentségben és bölcsességgel a teremtés megóvásában. ... 

A teremtés tisztelete az emberi élet és méltóság tiszteletéből fakad. ... A gond nem pusztán 
gazdasági vagy technológiai, elsősorban erkölcsi és lelki. Megoldást a gazdaság és a technológia 
területén csak akkor találhatunk, ha mélységes változás megy végbe szívünkben, amely elvezethet 
bennünket életformánk megváltoztatásához, valamint fogyasztásunk és termelésünk fenntarthatatlan 
formáinak átalakításához.... 

Először is vissza kell térnünk az alázathoz, valamint fel kell ismernünk hatalmunk korlátáit, és ami 
még ennél is fontosabb: tudásunk és ítélőképességünk határait. ... Új felfogás és új kultúra szükséges, 
amely az ember teremtésben elfoglalt központi helyzetén alapul, és amelyet azon környezetetikai 
viselkedésmód ihletett, mely Istenhez, önmagunkhoz és a teremtéshez fűződő hármas viszonyunkból 
fakad. Ez az etika erősíti az egymásrautaltság érzését, valamint az egyetemes szolidaritást, a társadalmi 
igazságosságot és a felelősséget az élet igaz kultúrájának megvalósítása érdekében. ... 

Legyünk szerények a tulajdon gondolatát illetően, és váljunk nyitottá a szolidaritásból fakadó 
igényekre. ... Nincs végtelen hatalmunk a teremtés felett, csupán sáfárai vagyunk közös 
örökségünknek. ...” 

Nem feledkezhetünk meg arról, hogy a Velencei Nyilatkozat szorosan összefüggésbe hozható azzal, hogy 
immár a harmadik környezetvédelmi világkonferenciát6 rendezi az ENSZ, Johannesburgban, 2002 



85

 

 

szeptemberében, így szükséges összefogott formában bemutatni a katolikus egyház - egyházak - álláspontját. 
A csúcskonferencia messze nem hozta meg azt az eredményt, amit elvártak tőle, az ott elfogadott nyilatkozat27 
nem tartalmazott igazi konkrétumokat. Mindenesetre a dokumentum összegzi az aktuális problémákat, a 
globalizációt, a szegénységet, a szolidaritás fontosságát, az emberi méltósággal való összefüggést, 
természetesen a fenntartható fejlődést, amelyet egy Végrehajtási Terv egészít ki. 

II. János Pál folytatja a környezetvédelemmel kapcsolatos üzeneteit, amelyek közül az utolsó ugyancsak 
béke világnapi28 és az eddigiekhez hasonlóan az erkölcsi hiányosságokat ostorozza. Itt is folytatódik az a 
gondolatsor, amely a béke és a fejlődés, ezen belül a környezetvédelem alapvető kapcsolatára mutat rá: 

„Ne engedd, hogy> legyőzzön a rossz, hanem te győzd le a rosszat jóval! ”29 
6. Mivel a béke ajándéka szorosan kötődik a népek fejlődéséhez, nélkülözhetetlen számításba 

venni azt az erkölcsi következményt, amely a föld javainak használatából ered. A II. Vatikáni Zsinat 
sürgető módon emlékeztetett arra, hogy "Isten minden ember és minden nép használatára szánta a 
földet mindazzal egyetemben, ami hozzátartozik. A teremtett javaknak méltányos módon kell tehát 
eljutniuk mindenkihez, az igazságosság vezetésével, a szeretet kíséretében." 

XVI. Benedek pápa követi ezt az utat, és a Popolurom Progressio ’ünneplésére’, az arról való 
megemlékezésre és az ott megfogalmazott gondolatok továbbvitelére vállalkozik Caritas in Veritate 
enciklikájában’0, amely ennek megfelelően elsősorban a fejlődés gondolatával foglalkozik és annak 
sokoldalúságát tárja elénk. Ezen belül a szociális kérdések, a gazdasági válság, globalizáció, a szegénység 
leküzdése, az élet tisztelete és számos más, hagyományosnak mondható kérdés mellett immár ugyancsak 
hagyományosként van jelen a környezeti válság és az ellene való fellépés szükségessége, mint a fejlődés 
immanens része. 

Elsőként álljon egy magyarázat a címhez, valamint a közjó valós tartalmához: 
„6. „Szeretet az igazságban“: ez az az alapelv, amely körül az Egyház társadalmi tanítása forog, 

olyan alapelv, amely a morális tevékenységnek irányt mutató kritériumokban ölt cselekvő formát. Ezek 
közül különösen két olyan kritériumra kívánom felhívni a figyelmet, melyeket speciálisan a 
globalizáció útját járó társadalomban követel meg a fejlődés érdekében végzendő munka; ezek: az 
igazságosság és a közjó. 

7. Nagy figyelmet kell fordítani továbbá a közjóra. ... A közjó az egyénekből, családokból, köztes 
csoportokból formált és társadalmi közösséggé egyesülő „mindannyiunk’'java. 

Amikor a fejlődés kérdéseit vizsgáljuk, meg kell határozni a kiindulási pontot: 
’21. ... Mindemellett fel kell ismernünk azt is, hogy ez a gazdasági fejlődés súlyosan meg volt és 

meg van terhelve torzulásokkal, drámai problémákkal, amelyeket a jelenlegi válsághelyzet még inkább 
kidomborít... 22. A fejlődés képe ma többközpontú. 

23. ... Ki kell azonban mondanunk, hogy a csupán gazdasági és technológiai szempontú fejlődés 
nem elégséges:' 

A fejlődés közvetlenül érinti az emberi jogokat is, amelyek hangsúlyozása alapvető szükséglet, 
túlhangsúlyozása, illetve egyoldalú megközelítése azonban félrevezet, hiszen jog kötelezettség nélkül nem 
létezik: 

„43. ... A jogok eltúlzása a kötelességek mellőzésébe torkollik. A kötelességek behatárolják a 
jogokat, mert olyan antropológiai és etikai keretekre figyelmeztetnek, amelyek igazságába az utóbbiak 
is beilleszkednek, ezért nem válnak önkényessé. így a kötelességek a jogokat erősítik és mintegy a jó 
szolgálatában vállalt feladatként védelmet, támogatást kínálnak amazoknak.” 



86

 

 

Az enciklika külön fejezetben - a negyedikben - foglalkozik a környezetvédelemmel is (A népek fejlődése, 
jogok és kötelességek, környezet): 

„48. A fejlődés témája ma szoros kapcsolatban van azokkal a kötelességekkel, amelyek az embernek 
a természethez fűződő kapcsolatéiból fakadnak. ... A hívő ember ezzel szemben Isten teremtő 
beavatkozásának csodálatos művét ismeri fel a természetben, amelyet az embernek felelősséggel 
szabad használnia, figyelemmel lévén magára a teremtés belső kiegyensúlyozottságára, hogy kielégítse 
jogos anyagi és szellemi igényeit, szükségleteit. Ha ez a felfogás elenyészik, az ember végül a 
természetet vagy mint sérthetetlen tabut fogja szemlélni, vagy éppen ellenkezőleg, kizsákmányolja. 
Egyik mód sem felel meg a természet keresztény szemléletének, mely a teremtő Isten alkotásának 
tekinti azt. 

A természet a szeretet és az igazság tervének kifejeződése. ... Napjainkban a fejlődésnek sok kára 
származik a természet ilyen torz felhasználásából. ... Az ember kultúrája révén alakítja és értelmezi 
természeti környezetét, amely kultúrát az erkölcsi törvényekre tekintettel lévő felelős szabadság irányít. 
A teljes körű emberi fejlődést szolgáló programoknak ezért nem szabad semmibe venniük a következő 
nemzedékeket, hanem nyitottnak kell lenniük arra a nemzedékek közötti szolidaritásra és 
igazságosságra, amelynek a nevében sokféle - ökológiai, jogi, gazdasági, politikai és 
kulturális-területen számadással tartoznak. 

49. ... sürgető szükség van a megújuló szolidaritásra, különösen a fejlődő és a magas fokon 
iparosodott országok között.... 

50. ... Tudatában kell lennünk azonban annak a nagyon komoly kötelezettségünknek, hogy a 
következő generációknak Földünket olyan állapotban kell átadnunk, hogy ők is méltó módon



87

 

 

élhessenek, és képesek legyenek tovább művelni azt. ... A gazdaság egyik legnagyobb feladata éppen 
az erőforrások minél hatékonyabb felhasználása, nem pedig a pazarlás, miközben annak is tudatában 
kell lenni, hogy maga a hatékonyság fogalma nem értéksemleges fogalom. 

51. Az a viselkedési minta, amely alapjém az ember a környezettel bánik, befolyással van arra a 
viselkedési módra is, ahogyan önmagéival bánik, és viszont. ... A természet korunkban olyan erősen 
integrálódott a társadalmi és kulturális folyamatok dinamikájába, hogy többé már szinte semmilyen 
spontán változást nem képes produkálni. ... Az erőforrások felhasználásáról szóló békés megállapodás 
oltalmazná a természetet, és ezzel egyidejűleg az érintett társadalmak jó közérzetét is szolgálná. 

.... Ha a társadalomban elfogadottá lesz a „humánökológiai” szemlélet [124], abból nyeresége 
származik a környezeti ökológiának is. 

...a meghatározó probléma a társadalom általános erkölcsi magatartása. ... Ellentmondás az új 
generációtól megkövetelni a természeti környezet oltalmazását akkor, ha a nevelés és a törvények nem 
segítenek nekik abban, hogy saját magukat is tiszteljék. ... A környezettel szembeni kötelezettségeink 
összefüggnek azokkal a kötelességeinkkel, amelyeket magával az emberi személlyel szemben, és 
annak a másik emberrel való kapcsolataiból fakadóan viselünk.... 

58. A szubszidiaritás elvének meg kell őriznie szoros kapcsolatéit a szolidaritás elvével és viszont. 
Mert ahogyan a szolidaritás nélkül a szubszidiaritás társadalmi partikularizmusba csúszik, éppen úgy 
igaz az is, hogy a szubszidiaritás nélkül a szolidaritás olyan társadalmi rendszerekbe torkollik, amelyek 
megalázzák a rászorulókat." 

Nem vizsgáltuk most az enciklika más vonatkozásait, de elmondhatjuk, hogy a fejlődés, a szolidaritás, a 
szubszidiaritás, a környezetért érzett felelősség, a szegénység elleni fellépés, a béke megőrzése, az emberi 
jogok és ezen belül a jövő generációk jogainak biztosítása, az államok és nemzetek szükségszerű 
együttműködése együtt jelenik meg, egységet alkot, amelyhez a vallás nyújt megfelelő keretet. A 
környezetvédelem nem választható el az emberiség más problémáitól, ezek csak együtt kezelhetők. 

A sorban legújabb pápai megnyilatkozás az előzőnél is sokkal élénkebben rajzolja meg az egyház 
álláspontját, illetve az ebben megmutatkozó folyamatosságot. 20 évvel korábban, 1990-ben II. János-Pál 
üzenetének címe is hasonló volt - „Békesség a Teremtő Istennel, Békesség az egész teremtett világgal” -, mint 
XVI. Benedek 20 évvel későbbi üzenetééjl - ”Ha békére törekszel, védd a teremtett világot” -, azzal a 
különbséggel, hogy az újabb üzenet kifejezett felszólítást is tartalmaz. Ebben az üzenetben tehát az 
eddigieknek mintegy összegzését találhatjuk meg. 

„1. A teremtett világ tiszteletben tartásának nagy jelentősége van azért is, mert „a teremtés Isten 
minden művének kezdete és alapja”, megóvása napjainkban lényegbevágó az emberiség békés 
együttélése szempontjából. ...elengedhetetlen, hogy az emberiség megújítsa és megerősítse „az ember 
és környezete közötti összhangot, amely Isten teremtő szeretetének tükre kell, hogy legyen: ebből a 
szerétéiből származunk, és efelé tartunk”.... 

5. ... Bölcs dolog tehát alaposan és nagy távlatban felülvizsgálni a fejlődési modellt, átgondolni a 
gazdaság és a gazdasági célok értelmét, hogy kijavítsuk működési zavarait és torzulásait. ... Az 
emberiségnek mély kulturális megújulásra van szüksége, újra fel kell fedeznie azokat az értékeket, 
amelyek azt a szilárd alapot képezik, amelyre jobb jövőt építhetünk mindenki számára. A jelenlegi 
válsághelyzetek - akár gazdasági, élelmezési, környezeti vagy társadalmi jellegűek -, alapjában erkölcsi 
gyökérnek és egymással összefüggnek. Ezek szükségessé teszik, hogy új tervet alakítsunk ki az 
emberek közös előrehaladására. Kiváltképpen pedig arra köteleznek, hogy életmódunkat a 
mértékletesség és a szolidaritás jellemezze,... 

7. ... a teremtett világ öröksége az egész emberiséget megilleti. A kizsákmányolás jelenlegi 
mértéke azonban komolyan veszélyezteti néhány természeti erőforrás meglétét nemcsak a jelenlegi, 
hanem főképp a jövő nemzedékek számára. ... Azért, hogy megfékezzük ezt a jelenséget, 

azon tény alapján, hogy „minden gazdasági döntés erkölcsi jellegű következményekkel jár”, arra is 
szükség van, hogy a gazdasági tevékenység jobban tiszteletben tartsa a környezetet. ... Ahhoz, hogy 
védjük a környezetet, megóvjuk a nyersanyagforrásokat és az éghajlatot, arra van szükség, hogy jogi és 
gazdasági szempontból is jól meghatározott szabályok szerint cselekedjünk, ugyanakkor kellő 



88

 

 

szolidaritással kell viseltetnünk a Föld legszegényebb területein élők és a jövő nemzedékek iránt. 
8. Valóban sürgősnek tűnik, hogy nemzedékeket összefogó őszinte szolidaritást valósítsunk meg. 

... erkölcsileg sürgetően szükség van a nemzedékeken belüli megújult szolidaritásra, különösen a 
fejlődő és a magas fokon iparosodott országok között: ... A jelenlegi ökológiai válság okai között 
fontos, hogy elismerjük az iparosodott országok történelmi felelősségét.... 

10. Ahhoz, hogy elvezessük az emberiséget a környezet és bolygónk erőforrásainak 
összességében fenntartható kezeléséhez, arra van szükség, hogy az ember a tudományos és technológiai 
kutatásokra és az azokból származó felfedezések alkalmazására használja intelligenciáját.... 

11. Egyre nyilvánvalóbbá válik, hogy a környezet pusztulásának problémája arra hív minket, hogy 
felülvizsgáljuk életstílusunkat, valamint a fogyasztás és a termelés elterjedt modelljeit, amelyek 
gyakran társadalmi, környezeti, sőt gazdasági szempontból is tarthatatlanok. ... Mind inkább a béke 
építésére kell nevelni az egyéni, a családi, a közösségi és politikai szinten. Mindannyian felelősek 
vagyunk a teremtett világ védelméért és megőrzéséért. Ez a felelősség nem ismer határokat. A 
szubszidiaritás elvének megfelelően, mindenki számára fontos, hogy elkötelezetten dolgozzon saját 
szintjén az egyéni érdekek túlsúlyának leküzdésén. ... 

14. Ha békére törekszel, védd a teremtett világot... Védeni a természetes környezetet annak 
érdekében, hogy a béke világát építsük, mindenkinek kötelessége.” 

Következtetések 

A Rerum Novarum megnyitotta az utat az egyház aktívabb társadalmi - és nem politikai! - 
szerepvállalásához. Ekkor a munkáskérdés, a tulajdon és a gazdaság alapkérdései voltak a fókuszban, válaszul 
a munkásmozgalom, a marxizmus, szocializmus eszméire. Egyszerűen nem engedheti meg az egyház, hogy ne 
szólaljon meg. Ha viszont ezt megtette, ezzel nem zárta le az utat az ’új dolgok’ előtt, tehát innentől a jelentkező 
szükségletek előtt - ha szegénység ellenie fellépés, akkor az; ha háborúság, akkor a béke; ha globalizáció, akkor 
a szubszidiaritás vagy a szolidaritás; ha a teremtésben való társörökösi mivolt elárulása, akkor 
környezetvédelem -, tehát az Egyház társadalmi tanítása átértékelődik az idők folyamán, igazodnia kell a 
megváltozott, megváltozó világhoz. 

A teremtésben való társörökösi mivolt a XX. század közepére feledésbe merült, illetve eltorzult ebben az 
ember szerepe (kényúr? vagy sáfár?, kizsákmányoló? vagy jó gazda?)), mert az ember elárulta küldetését, 
alárendel mindent a materiális értékeknek, azt hívén, hogy mindent meg lehet ítélni a gazdasági haszon 
szempontjából. A természet javait azonban nem lehet oly módon ’beárazni’, mint a cipőt, a gazdaság 
törvényszerűségei nem alkalmazhatók mindenütt. Ez ugyanúgy igaz a környezetre, mint a családi értékekre, a 
szeretetre, az esztétikai szempontokra, az emberi kultúra eredményeire, stb. Az értékek tehát nem korlátozhatók 
a materiális javakra, szükséges az értékrendszer teljes átalakítása. Tekintettel arra, hogy az Egyház sem ’árusít’ 
anyagi javakat, hanem lelki, etikai, esztétikai, morális értékeket képvisel, éppen ezért figyelme is egyre 
fokozottabban fordul a hasonló értékek felé és vállal közösséget azokkal. A környezet rombolása vagy a család 
értékeinek lerombolása nem különbözik sokban - a gazdaság törvényei szerint mindkettő értéktelen vagy 
legalábbis nem értékelhető. 

A Rerum Novarum és a következő dokumentumok kiemelkedő fogalma, értéke a közjó, amely magában 
foglalja mindezeket a kérdéseket is, tehát a materiális szempontokon túli értékeket, illetve a kisebb és nagyobb 
közösségek értékeit is. 

Látható a növekedés hatályos közgazdasági megközelítésében a mennyiségi szempont uralma, minőség 
nélkül. A GDP alapú megközelítések számára egy hurrikán vagy szökőár egyértelműen pozitív, mert termék a 
katasztrófaelhárítás, a tűzoltás, a mentés, a helyreállítás, miközben nem képes kezelni a bekövetkezett károkat. 
Ez tehát olyan látszatot teremt, amely félrevezeti a döntéshozókat. Nem csoda, ha közgazdászok számos 
kísérletet tettek új és a valóságnak jobban megfelelő indexek, jóléti mutatók kialakítására32, és ezek mind 
kudarcba fulladtak. Ennek egyik oka a nem kellő kidolgozottság, de még fontosabb oka a kemény ellenállás a 
piac részéről. 

A meglévő gazdasági-technikai szemlélet, életstílus nem folytatható tovább - mint amilyen a fogyasztói 



89

 

 

társadalom szemlélete, ebben jelentős változásra van szükség. A fejlődési modell szorul felülvizsgálatra, 
amelynek egyik alapvető eszköze a hatékony jogi szabályozás is, beleértve az állam gazdasági szerepét is. Sok 
a hasonlatosság így a Rerum Novarum eredeti gondolataival. 

Sokban hasonlít ez a helyzet a környezethez való jog befogadásával szembeni ellenálláshoz, hiszen az 
emberi jogok hivatalos katalógusai - ENSZ és Európa - még ma is nélkülözik a környezethez való jogot. A 
Kiss-Shelton szerzőpáros hangsúlyozza, hogy nem is annyira egyszerű e kérdés kezelése, mert nem azonosak a 
kiindulópontok és a célok: „A lehetséges konfliktus a hangsúly vonatkozásában még mindig megmarad: az 
emberi jogok jogának fő kérdése, hogy egy adott társadalomban az egyének és csoportok jogait védje, míg a 
környezetvédelem célja az élet globális fenntartása annak révén, hogy a jelen generációk szükségleteit és a 
rendelkezésre álló kapacitásokat egyensúlyba hozzuk minden faj jövő generációinak hasonló érdekeivel. A 
természet védelmének széles körű megközelítése időszakonként ellentétbe kerülhet az egyéni jogok 
biztosításával.” 

Az egyházi dokumentumok is felhívják arra a figyelmet, hogy a kiindulás a környezethez való jog, mint az 
emberi méltóság egyik alapeleme, amely egyben megalapozza a szolidaritás gondolatát is, nemzedéken belül 
és nemzedékek közötti szolidaritást értve ezalatt - az utóbbi a jövő generációk védelme. 

Az ember felelőssége a teremtés (környezet, természet) iránt minden szinten - egyén, család, társadalom, 
gazdaság, állam, nemzetközi - megjelenik. A nemzetközi közösség szerepe különösen hangsúlyos e téren, mert 
ott lehet a leghatékonyabb fellépést elérni. Éppen ezért mindezen szintnek meg kell legyen a saját szerepe, 
feladata, jogok és kötelezettségek egysége. Ugyanakkor mindezen szintek között a szubszidiaritás elve jelenti 
egyben a felelősség/kötelezettség allokálását, a feladatok megosztásának alapját, és a különböző - így a kisebb 
- közösségek bevonása iránti igényt is. Ennek érdekes példája az elhíresült ’a kicsi a szép’ mottó’4, és ennek 
egyik gondolata: „Az élet igazi problémái - a politikában, a gazdaságban, az oktatásban, a házasságban, stb. - 
mindig az ellentéteken való felülemelkedést, illetve azok összeegyeztetését igénylik.” 

A jogalkotás ennek megfelelően lényegi, de nem elsőrendű szereplő, mindenesetre a szükséges elvárások, 
változások kikényszerítésében nélkülözhetetlen. Ide sorolandó a megfelelő szintek bevonása, a szolidaritás, a 
jogok biztosítása, a kötelezettségek kikényszerítése, a nemzetközi együttműködés a szerződéseken keresztül, a 
piac megfelelő kordában tartása és sorolhatnánk tovább a feladatokat. 

Ami nagyon fontos tanulsága a fentieknek, az a környezeti felelősség összekapcsolódása számos más 
hasonló szemponttal, így a béke vagy a társadalmi igazságosság sem választható el tőle. Vannak olyan nézetek, 
hogy a következő évtizedek háborús konfliktusainak egyik alapja a megfelelő minőségű vízhez jutás lesz. A 
Szentszék e tekintetben is nemegyszer megmutatkozott:35 „mint Isten ajándéka, a víz alapvető elem, amely 
nélkülözhetetlen a túléléshez, így mindenkinek joga van hozzá.” 

A különböző szerzők és az Egyház véleményében egy tekintetben nincs vita, mégpedig abban, hogy 
mindez azonban elsősorban erkölcsi, morális válság, amelynek a fentiek csak látható megnyilvánulása. Ha 
életstílusunk nem változik meg e tekintetben is, a gazdasági változások és a jog beavatkozása nem elegendőek. 
Erre utal Schumacher is: „A bölcsesség azt jelenti, hogy a tudomány új irányt vesz: a szerves, a gyengéd, az 
erőszakmentes, az elegáns és a szép dolgok felé.”50 Jelen tanulmány elején idézett 2008-as MKPK körlevél szerint pedig: 

,.175. Az ökológiai kihívásokhoz és a klímaváltozáshoz kapcsolódó kérdések megoldása új 
életstílust és az ennek kialakulását irányító mentalitás hatásos megváltoztatását követeli meg... 

1 A Nemzetközi Bíróság ítélete, 1997. szeptember 25, Magyarország és Szlovákia jogvitája. 1. www.icj-cij.org. 
2 Vice-President WEERAMANTRY különvéleménye 1. www.icj-cij.org. 

The 2005 Assembly meeting in Basel - "The Churches' Contribution to a Sustainable Europe” (8 May 2005 - A Call of the European Christian 
Environmental Network Assembly in Basel). 

4 Lásd a körlevelet és a hozzá kapcsolódó tanulmányokat: www.teremtesvedelem.hu. 
5 Rerum Novarían XIII. LEÓ pápa enciklikája, Róma. 1891. Itt jegyezzük meg. hogy a különböző egyházi dokumentumok alapvető, általam 

használt forrása minden esetben a www.katolikus.hu. 
6 L, 5. sz. Lábjegyzet. 
7 Centesimus Annus II. JÁNOS PÁL. pápa enciklikája az RN századik évfordulója alkalmából 1991. 
8 Quadragesimo Anno XI. PILIS pápa enciklikája. 1931. 
9 RACHEL CARSON: Néma tavasz, Katalizárot Iroda Budapest. 1995. 
10 Pacem hi Terris XXIII. JÁNOS pápa enciklikája. 1963. 



90

 

 

11 Az első kiemelkedő elem az Emberi Jogok Egyetemes Nyilatkozata (1948). 
I_ Gaudium El Spes VI. PÁL. a II. Vatikáni Zsinat konstitúciója az Egyházról a mai világban. 1965. 
13 Populorum Progressio enciklika (az emberek fejlődéséről). VI. Pál. 1967. 
14 Ehrlich. Paul R. - Harriman, Richard L.: Mow to be a Survivor. Ballantine Book. New York, 1971, 1-2. p. 
15 Stockholm Declaration of the United Nations Conference on the Human Environment. 
Iö A tagállamok állam- és kormányfőinek 1972 októberében Párizsban megrendezett csúcskonferenciájának nyilatkozata. 
17 Redemptor Hominis 11 JÁNOS PÁL enciklikája, 1979. 
18 SZENT-GYÖRGYI ALBERT: AZ élő állapot. Válogatott írások, Kriterion. Bukarest 1973. 140-141. p. 
19 So/Iicitudo Rei Socia/is enciklika. II. JÁNOS PÁL pápa enciklikája. 1987. 
20 II. JÁNOS PÁL pápa üzenete a Béke Világnapja alkalmából. 1990. január 1. 
21 L. 7. sz. Lábjegyzet. 
*2 World Commission on Environment and Development. 
23 Riói Nyilatkozat a Környezetről és a Fejlődésről. Az Egyesült Nemzetek Környezet és Fejlődés Konferenciája, 1992. június 3-14. között Rio de 

Janeiróban. 
24 Evangélium Vitae II. JÁNOS PÁL pápa enciklikája, 1995. 
25 Velencei Nyilatkozat - II. JÁNOS PÁL pápa és Őszentsége 1. BARTALOMEOSZ ökumenikus pátriárka közös nyilatkozata a környezeti etikáról. 2002. 

június 10. 
26 World Summit on Sustainable Development. Johannesburg, South Africa, from 2 to 4 September 2002. 
27 Johannesburg Declaration on Sustainable Development - From our origins to the future. www.nfil.hu/dynamic/WSSD_Pol_decl_rev.pdf. 
28II. JÁNOS PÁL pápa üzenete a Béke Világnapjára (2005. január 1.). 
29 Róm 12,21. 

Caritas In Veritate XVI. BENEDEK pápa enciklikája, 2009. 
31 XVI. BENEDEK üzenete a Béke világnapjára, 2010. 
’2 Ezekről bővebben 1. pl.: SZLÁVIK JÁNOS: Fenntartható körnvezet-és erőforrásgazdálkodás, Budapest, KJK-Kerszöv, 2005. 

ALEXANDRE Kiss AND DINAH SHELTON: International Environmental Law, Transnational Publishers, 1999, 187. p. 
34 ERNST SCHUMACHER: A kicsi szép, KJK. Budapest, 1991. 100. p. 
35 Üzenet a brazil püspökökhöz, 11. JÁNOS PÁL, 2004. 
36 L. 33. lábejgyzet, 32 .p.



91

 

 

 Függelék 
JÁVOR BENEDEK 

Ember és természet 
(vázlat) 

A természetfelfogás változásai az európai kultúrában 

Alapkérdés: 
• Hogyan viszonyulunk a természethez, milyen kapcsolatot feltételezünk az ember és az emberen 

kívüli világ között? 
Fontosabb váltások: 

• „természeti állapot” 
• földművelés 
• a közel-keleti tradíció 
• Platón és a görög filozófia 
• a kereszténység megjelenése és a középkori teológia 
• a reneszánsz és a reformáció 
• a felvilágosodás és a tudományos forradalom 
• a romantika és a XIX-XX. század tudományos fejleményei 

A természeti („szakrális”) állapot: • Alá-fölérendeltségi viszony • A természet „szentsége”, „ínysterium tremendum et fascinans” (hatalmas és bámulatba ejtő titok) • A természetnek való kiszolgáltatottság: átlényegítés, az isteni erővel való azonosítás (Deus sive 
natura) 

A földműves: 
• Közösség a természettel, az együttműködő, partneri viszony 
• Kölcsönös függőség, hatalom 
• Az együttműködés gyümölcsözősége 
• A természet eleven szövet, melyben lehetőség nyílik a megfelelő viselkedés nyomán megtalálnunk helyünket, 

és bőségben élni. 
A közel-keleti hagyomány: 

• Milyen természettapasztalat? 
• Ellenséges, az ember pusztulására törekvő természet 
• Az idea: a kert (paradicsom: óperzsa „kert” szóból) 
• Az érintetlen természet: a puszta, a megkísérlés, a vezeklés helye 
• Az ember által át- és kialakított, mesterségesen létrehozott világ a kívánatos, amely az ember 

túlélését szolgálja, tehát célja van, mégpedig emberi A platóm' világkép: 
• Ideatan: a valós, kézzelfogható világ (természet) csak halvány leképeződése az ideák világának 

(barlanghasonlat) • A szép, a jó: idea. (A lakoma) 
• A világ ettől szükségképpen távol, hisz változik: rossz 
• A jó ideája csak a szellem munkája révén tapasztalható meg: a szellem magasabb rendű az 



92

 

 

anyagnál, a természetnél (dichotómia-párok!) 
A kereszténység: 

• A közel-keleti hagyomány örököse 
• Teremtés könyve: a világot az ember javára és használatára alkotta a Teremtő 
• Emberi felsőbbrendűség 
• A megváltástörténet, az ember-isten viszony áll a középpontban 
• A világ a sátántól való? Az Egyház elítélte ezt a felfogást. Alternatív megközelítések: 
• Assisi Szt. Ferenc: a teremtmények testvérisége 
• Orthodox: a kozmosz a logosz megtestesülése 

Reneszánsz: 
• Az ember kerül a középpontba, minden dolog mércéjévé válik: a természet is hozzá mérve lehet 

csak értékes 
• Evilági célok előtérbe tolódása 

Reformáció • Max Weben A protestáns etika és a kapitalizmus szelleme 
• A „jó” kereszténység evilági jutalma az anyagi bőség 
• Benjámin Franklin: a helyes cselekvés célja az nem az erények követése, hanem a társadalmi megbecsültség és 

ennek révén az anyagi gyarapodás elősegítése 
Felvilágosodás: 

• Descartes: platóni dichotómia megerősítése 
• A szellem és a ráció felsőbbségének kimondása 
• Cogito ergo sum: csak a szellem tevékenysége felől lehetek bizonyos, a többi, az engem körülvevő 

világ akár káprázat is lehet! (Berkeley: ténylegesen az is, a szellem projekciója) 
• Természet: a szellem vizsgálódásának puszta elszenvedője (Francis Bacon: kicsikarni a természet 

titkait, addig gyötörni, amíg választ nem ad kérdéseinkre!) 
• Galilei: a természetnek nyelve van, és ez a matematika! 
• A valódi természet a természet mélyéről feltárható matematikai rend, csak a szellem tevékenysége 

révén mutatható meg! (francia kertművészet) • Newton: leírja a testek és a bolygók mozgását: ennek alapján új bolygókat fedeznek fel! 
A romantika új megközelítése: 

• „Vissza a természethez” 
• A természeti világ eleve jó, a civilizáció ettől az eredendően jótól távolít el (természeti népek megítélésének 

változása: Robinson 
• Cooper, Kari May, Kipling, Kaspar Hauser 
• Caspar Dávid Friedrich (kép) 
• Angolszász romantika: Wordsworth, Tennyson, Blake 
• Thoreau: Walden Tudományos forradalmak a XIX-XX. században 
• Darwin: az ember származása, az evolúció tana (semmi sincs a természetben másvalami kedvéért, 

minden csak a saját túlélése érdekében) • Modern fizika: a világ megismerhetőségének kérdése. A szellem biztonságának megingása 
• Az ökológiai tudományok



A természeti elemekhez való erkölcsi viszonyunk

93

 

 

A környezeti etika központi kérdése, hogy olyanként tekintünk-e a természetre, amely önértékkel bír, 
vagy pusztán az ember, mint az etikai értékelés egyetlen alanya, és tárgya számára hajtott hasznon keresztül 
tudjuk értékelni? Lehetséges-e vajon, hogy erkölcsi viszonyunk legyen a természeti világhoz? 

A modern európai kultúrkör hagyományos felfogása az etikáról az, hogy az etika körébe kizárólag az 
ember-ember közötti viszonyok vonhatóak be. Az etika, erkölcsfilozófia tulajdonképpen arról szól, hogy 
meghatározzuk mi helyes, és mi nem az, mi jó, és mi rossz. Az elmúlt 200 év etikai rendszerének képviselői 
szerint alapvetően erkölcsi kötelezettsége van mindenkinek az etikai közösségbe tartozó más elemekkel 
kapcsolatban, de ez csak az emberi világ tekintetében értelmezhető. 

Ez az erkölcsi, etikai közösség, az ember-ember közötti kapcsolat ugyanakkor térben, és időben is 
korlátozott. Ezek a kapcsolatok rengeteg kérdést vethetnek fel, melyek nagy része morális jellegű. Van-e 
erkölcsi kapcsolatom a világ másik végén élő embertársaimmal, vannak-e erkölcsi kötelezettségeim velük 
szemben? És ugyanígy, az időben tőlem távol eső embertársaimmal, a jövő nemzedékekkel szemben vannak-e 
erkölcsi kötelezettségeim? 

A hagyományos erkölcsi felfogás harmadik jellemzője az erkölcsi reciprocitás elve, amely 
megmagyarázza azt, hogy miért csak az ember-ember viszonyra terjesztjük ki a hagyományos etikát. Az elv 
szerint: ha "A" dolognak van valamilyen felelőssége "B" dolog iránt, akkor csak abban várható el, hogy ennek 
a felelősségnek megfeleljen, ha mindeközben "B" dolog is hasonló felelősséggel viseltet "A" dolog iránt. A 
felelősség a kölcsönösségen nyugszik, nem jelenti ez azonban azt, hogy a kötelezettségek teljesen azonosak 
lennének. A hagyományos erkölcsi felfogás tehát azt mondja, hogy az ember az egyetlen, aki az önértéket 
hordozza, mivel csak ő képes erkölcsi alapú ítéletet hozni, és ennél fogva egy ilyen viszonyban erkölcsi 
kötelezettséget vállalni, a kölcsönösség tudatában. A természet legfeljebb közvetetten ékelődik bele ebbe a 
kapcsolatba. Nem azért védjük a természeti értékeket, mert az erkölcsünk ezt kívánja meg, hanem, mert ez 
valamiféle hasznot, és így jót jelent az embernek. 

Ebből a gondolkodásmódból kifolyólag hajlamosak vagyunk az ökológiai válságra úgy tekinteni, mint 
technológiai jellegű problémára, melyet különböző technológiai megoldások idéznek elő, és amelyre más 
technológiai újítások jelentenek megoldást. A környezeti etika szerint azonban ez téves felfogás, mert így nem 
lehet a válság lényegére megoldást találni. Hiába fogyasztanak egyre kevesebb benzint az új motorok, ha 
közben megsokszorozódik a gépjárművek száma az utakon! 

Meg kell vizsgálni, hogy azok a problémák, amelyekkel szembe kell néznünk, minek az eredményeképpen 
alakultak ki? Ezek a problémák pusztán tünetek, melyek mögött a társadalmi, politikai, gazdasági működésnek 
valamilyen zavara áll. A modern társadalmi, gazdasági berendezkedés olyan mértékben kiszolgálja az egyre 
növekvő termelés-fogyasztást, hogy eközben nem képes semmilyen technológiai javulást ellensúlyozni. 

Ha belátjuk, hogy azzal a társadalmi működéssel van gond, amely a technológiát alkalmazza, akkor meg 
kell vizsgálni, hogy miért így működik a gazdasági rendszer, miért ilyen a társadalmi berendezkedés. Ezzel 
viszont már azt a kérdést feszegetjük, hogy mit tekint az egyén és a társadalom elérendő célnak, mi az a jó, 
aminek az elérésére törekszik a társadalom illetve az egyén. Meg kell vizsgálnunk, hogy ez - a társadalom által 
jónak, elérendőnek tekintett - cél alkalmas-e arra hogy hosszú távon fenntartható társadalmakat hozzunk létre. 
így pedig el is érkeztünk az etika alapkérdéseihez, hogy mi a jó, mi a rossz, és a természet világának hol van 
helye a jóról és a rosszról alkotott rendszerben. 

Ha azt állítjuk, hogy a modern társadalom értékrendjében a természet önmagában nem hordoz értéket, 
akkor sem igazolhatjuk a természeti világ lerombolását, tönkretételét. John Passmore ausztrál filozófus egy 
bonyolult rendszerben vizsgálta, hogy milyen - nem gazdasági - hasznunk származik a természeti rendszerből. 
Többek között a következőket emelte ki: közgazdasági, tudományos, ökoszisztéma-hasznok, esztétikai érték 
(valahol ide tartozik a turizmus), utógenerációs hasznok, stb. 

Vizsgáljuk meg a kérdést, hogy lehetséges-e etikai kapcsolat ember és természet között? Az európai 
gondolkodás igen sokáig, és komolyan abba az erkölcsi-etikai univerzumba tartozónak tekintette a természeti 
környezetet, amelyben az emberi társadalom is működött. A kezdet kezdetén nem volt éles határvonal a két 
világ között, de a földművelés megjelenése jelentős változást hozott a természethez való 

viszonyunkban. Erazim Kohák cseh-amerikai filozófus szerint a földművelés megjelenése előtt az emberi 
társadalmat a természet törvényei által irányított, abban létező közösségnek tekintették. Azonban ez az 
alá-fölérendeltségi viszony a földművelés kezdeteivel megváltozott, és egyfajta partnerségi viszonnyá alakult 
át, mivel az ember rájött, hogy alakítani tudja környezetét. Bár az ember nem különítette el magát a 



94

 

 

természettől, (hiszen annak változásai jelentősen befolyásolták a földművelést is), de aktívan bekapcsolódott a 
természet alakításába, és a természeti törvény érvényesülésébe is. Az ipari forradalommal megteremtődött 
annak a lehetősége, hogy újra egy hierarchikus rend alakuljon ki, csak ezúttal azzal a különbséggel, hogy az 
ember kerekedik felül a természeten. Ebben a szemléletben a természet leigázása, annak a céljainkhoz való 
alakítása jelenik meg, és ez a gondolkodásmód a XX. században rendkívül jellemző volt. 

A platóni ideatan azt mondja ki, hogy az a világ, amit mi konkrétan megtapasztalunk, csak az ideák 
világának gyenge árnyalata, levetülése. Az anyagi világ nagyon távol van az ideák világától, noha 
emlékeztethet minket arra, magán hordozhatja a jegyeit. Az objektív jó változhatatlan kell, hogy legyen, az élet 
és a céljaink, tulajdonságaink viszont változnak. Egy olyan jelenség, amely folyamatos változásban van, 
keletkezik és elmúlik, szükségképpen távol van a jóság és szépség ideális világától. Platón szerint az anyagi 
világ másodlagos, hibákkal teli, ettől meg kell különböztetni az ideák világát, amely csak a szellem által 
ismerhető meg. 

A Teremtés könyve szerint az ember a világ egyetlen jelensége, amely Isten képmására lett teremtve, 
nyilvánvalóan magasabb rendű tehát, mint az anyagi világ, hiszen a világot az Úr azért teremtette, hogy az 
ember céljait, és érdekeit szolgálja. (Később Assisi Szent Ferenc a teremtést „teremtmények közösségének” 
fogta fel.) 

A Felvilágosodás korában (XVI.-XVII1. század) a szellemi, és anyagi világ kettéválasztását a 
szélsőségekig viszik. Descartes szerint a világnak két része van: a rés cogitans (a világ gondolkodó része), és a 
rés extensa (a kiterjedéssel bíró anyagi világ). Descartes-nál is az előző az, ami a vizsgálódás és értékelés 
középpontjában áll. A természet-felfogás is markáns változáson ment keresztül, különösen azért, mert az egyre 
modernebb tudományok segítségével az ember képes megmagyarázni az egyes természeti jelenségeket. Galilei 
azt mondta, hogy „a természet nyelve a matematika”. Rájöttek arra, hogy a természet rejtelmeit a szellemi 
képességek segítségével ki lehet fürkészni, meg lehet magyarázni. Ahhoz, hogy a természetnek értelmet 
tulajdonítsunk, és meglássuk a működését, a szellemre van szükség. A szellem képes a természet kaotikus 
jelenségeiből kibontani a benne rejlő „valós” természetet, a mögötte meghúzódó matematikai rendet. Extrém 
példa erre a kertmüvészet. A franciakért, a maga nyílegyenes sövénysoraival, kúp- és egyéb formára nyírt 
bokraival ezt jelképezi. Ilyenkor az alkotó a burjánzó, értelmetlen természeti világ valódi természetét akarja 
megmutatni azáltal, hogy kibontja a benne rejlő geometriai rendet. 

Descartes híres állításával, „cogito ergo sum”, kétségbe vonja, vagy legalábbis vitathatóvá teszi a rés 
extensa puszta létét is, mivel a „gondolkodom, tehát vagyok”-ban az is benne van, hogy ha nem gondolkodom, 
akkor nem is vagyok, a kifejezés magasabb értelmében legalábbis nem. A rés extensa pedig nem gondolkodó 
része a világnak, hisz csak kiterjedéssel bír. így a létezése nem bizonyítható, nem megalapozható. 

A XVIIE-XIX. század fordulóján felismerték, hogy mind a világnak, mind pedig az embernek rengeteg 
olyan tulajdonsága van, amelyek nem magyarázhatóak pusztán a ráció segítségével. Az emóció egyre inkább 
előtérbe kerül, és a romantikus mozgalom a felvilágosodás számára nem racionális, már-már kezelhetetlen 
elemekkel kezd el foglalkozni. Azt állítják, hogy az ember szíve mélyén megtalálható a természetes állapota, 
amely jó, szemben azzal, amit az emberi civilizáció tesz a környezetével. A kor irányzatainak szembenállását a 
Robinsonádok és a James Fennimore Cooper-féle indiánregények jellemzik leginkább. A felvilágosodás 
világképét megtestesítő Robinson Crusoe, a civilizált ember, egy olyan szigetet tesz civilizálttá, mely előzőleg 
vad volt, és szép lassan civilizálja, értelmes lénnyé teszi a vadember Pénteket is. A híres indiánregényekben 
viszont éppen a civilizáció betörése rontja meg az őseredeti természetes ártatlanság világában leledző 
indiánokat és természetes élőhelyüket. A két vonulat persze sohasem létezett ilyen tisztán külön-külön, teljesen 
uralva egy-egy kor gondolkodását, egymás mellett éltek, csak a hangsúlyok tolódtak el.



 

 

A környezeti etika szerint éppen ez a felvilágosodás-kori eszmerendszer az ökológiai válság fő oka. Az 
ökoszisztéma azért üresedik ki, mert olyan konfliktusokba keveredünk, melyeknél az egyik oldalon erkölcsileg 
helyeselhető célok (pl. a GDP növelése a 3. világ támogatásáért), a másik oldalon pedig a természet megóvása 
jelenik meg, és ez utóbbi, mivel erkölcsileg semleges cél, szükségszerűen alulmarad. 

A környezeti etika nagy klasszikusa AIdo Leopold az 1940-es években megfogalmazza, hogy amikor az 
erkölcsi jó áll szemben az erkölcsileg semleges céllal, akkor szükségünk van arra, hogy az erkölcsileg 
semleges mellé is tegyünk valami olyan értéket, ami egyensúlyt teremt a két oldal között. Ez ugyanis 
elengedhetetlen az ökológiai válság megoldásához. A megoldás az, ha az etikai közösséget az embereken túl 
kiterjesztjük a természeti rendszerekre is. Ha ebbe az etikai közösségbe bele tudjuk foglalni a természeti 
elemeket is, akkor képesek leszünk olyan mérlegelést csinálni, amiben erkölcsi jó ütközik erkölcsi jóval. 

Leopold példának hozza azt, amikor az Ithakába hazatérő Odüsszeusz felakasztat 20 rabszolga nőt, akik 
szerinte nem viselkedtek megfelelően. Ennek alapján feltételezhetnénk, hogy Odüsszeusz nem tisztel sem 
törvényt, sem Istent, az erkölcsök felett áll, pedig ez nem így van. A preklasszikus görög társadalomban az 
erkölcsi közösség, melyre a normák kiterjedtek, csak a szabad görög polgárokra vonatkozott, a rabszolga 
lányok pedig nem tartoztak ebbe a körbe. A rabszolga tulajdon tárgya volt, a tulajdonnal szemben pedig nincs 
erkölcsi kötelezettségünk. Leopold szerint a természet éppen olyan státuszban van, mint amilyen helyzetben a 
rabszolga lányok voltak Odüsszeusz idejében. Ezen a helyzeten kell változtatni az etikai közösség 
kiterjesztésével. így érhetjük el, hogy megőrizzük a természet szépségét, egységét, és ami ezzel szemben hat, 
az erkölcsileg rossznak minősül. 

Sokak számára ez ésszerűtlen lépésnek tűnik, de ha megvizsgáljuk az angolszász világban a jogipolitikai 
közösség fogalmát, akkor alátámaszthatjuk az elmélet helytállóságát. 1215-ben a Magna Cartában a nemesség 
lefektetett bizonyos - a királyukkal szemben is érvényesíthető - alapjogokat, melyek megszegése esetén a 
nemesség jogot nyert arra, hogy háborút kezdjen a saját uralkodójával szemben. Az Amerikai Függetlenségi 
Nyilatkozat kiterjesztette a jogokat, kivéve a rabszolgákét. 1863- ban rájuk vonatkozóan is kimondták 
bizonyos jogokat, többek között nem lehetett velük szemben embertelen bánásmódot alkalmazni. 1920-ban a 
nők választójogot szereztek, 1924-ben ismerték el az indiánok amerikai állampolgárságát, és így 
folytathatnánk a példák sorát. 

Hasonlóan zajlott az erkölcsi közösség kiszélesedése is. A társadalomban a tradicionálisan alapvető etikai 
közösség a család, hiszen erkölcsi lényként csak közösségben tudunk létezni. Ősi szabályok rendezték a 
családon belüli viszonyt, egészen addig, míg legalább két családból nem alakult ki a törzs, majd pedig a 
törzsekből a nemzet. A világ túlnyomó részén a nemzeti erkölcsi közösség jellemző, bár vannak még területek, 
ahol a törzsi szerveződés szintjén áll a társadalom. Innen természetesen többféleképpen lehet tovább lépni: 
elképzelhető, hogy rasszok, vallások alkotnak egy-egy közösséget. 

Mára már elvileg elértük, hogy nincs különbség ember és ember között rassz, vallás, nyelv, stb. alapján, 
(lásd pl. Emberi Jogok Egyetemes Nyilatkozata, 1948.). Ez az erkölcsi felelősség nem csak teoretikus 
felelősség, mert arra készteti az emberi közösséget, hogy lépéseket tegyen a jogok védelme érdekében. 

Logikus lehet a kérdés, hogy miként lehet tovább haladni ezen az úton? Egyik lehetőség például, hogy 
fokozatosan jogokat biztosítsanak az állatoknak, majd pedig akár a növényeknek is. Valójában nem az 
állatoknak biztosítják a jogokat, hanem figyelembe veszik az érdekeiket (pl. azzal, hogy bekerült a BTK-ba is 
az állatkínzás, mint börtönbüntetéssel is büntethető bűntett). Ennek nem az az oka, hogy az állatok hasznot 
hajtanak az ember számára, hanem, hogy érző lények, és mert ilyenek, fontos, hogy valamilyen szinten 
figyelembe vegyük az érdekeiket. Uj-Zélandon 1995-ben módosították az állatvédelmi törvényt, melyben 
ekkor kimondták, hogy tilos az emberszabású majmokon kísérleteket végezni, kivéve azok saját érdekeiben. 

Az etikai közösség kitágítása egy logikus lehetőség lehetne az ökológiai válság megoldására, azonban a 
leopoldi javaslat technikailag kivitelezhetetlen, hiszen, ha úgy tágítanánk ki az erkölcsi kört, hogy az általunk 
helyesnek illetve helytelennek tartott eszméket rávetítjük a világra, akkor az ölés helytelen lenne, és ennek 
alapján például a ragadozók kipusztulnának. 

J. Baird Callicot, Leopold egyik követőjének értelmezése szerint a természettel szemben vannak erkölcsi 
kötelezettségeink, ezek azonban nem úgy érvényesek, hogy kitágítjuk az erkölcsi közösséget, 

95



96

 

 

hanem fel kell adnunk az erkölcsi reciprocitás elvét. Nem igaz az, hogy azok a kötelezettségek élnek valakivel 
szemben, amelyeket ő maga is érvényesnek, és kötelezőnek tart magára nézve, hiszen a gyermekekkel, 
fogyatékosokkal szemben teljesen más erkölcsi kötelezettségeket ismerünk el magunkra nézve kötelezőnek, 
mint amiket elvárunk tőlük. Nagyjából ugyanezt mondhatjuk a természettel kapcsolatban is: az erkölcsi 
normák velünk, emberekkel szembeni érvényesítését nem a természettől kell elvárnunk, viszont nekünk 
erkölcsi, etikai jellegű kötelezettségeink vannak a környezetünkkel szemben. Ezeket a kötelezettségeket bele 
kell foglalni etikai rendszerünkbe, és ki kell dolgoznunk az erkölcsileg helyes magatartást a természettel 
kapcsolatban. Ha ezt nem tesszük meg, akkor leromboljuk azt az ökoszisztémát, amelyben mi is élünk, és 
etikailag is helytelenül járunk el. JÁVOR BENEDEK 

A környezeti források elosztásának problémái. A közlegelők tragédiája 
(jegyzetek) 

Az 1960-as években Nyugat-Európában olyan társadalmi átalakulás ment végbe, mely sok tekintetben 
átrendezte a korabeli társadalmi viszonyokat. Jelentős mozgalmak születtek: feminista mozgalmak, 
diákmozgalmak 1968-ban és alternatív társadalmi mozgalomként a környezetvédelmi mozgalom is. 

Hamarosan, attól függően, hogy milyen módon közelítették meg a környezeti válságot, mint problémát, két 
irányzat alakult ki. 

A) Következmény-etika: Ez az irányzat a természeti elemekre koncentrált, és azt mondta ki, hogy az 
ember által a természetre kifejtett hatások már önmagukban is problematikusak. Arra az etikai kérdésre kell 
szerintük megtalálni a választ, hogy jogunk van-e beavatkozni a természetbe, és ha igen, milyen mélységig. 

B) Elosztási etika: Ez az irányzat abból indul ki, hogy a természeti erőforrások a társadalom működésének 
alapját jelentik. Korlátozott mennyiségük miatt azonban arra van szükség, hogy ezeket valamilyen 
meghatározott elv szerint osszuk el a világon élő emberek között. 

A DDT-iigy 
A következmény-etika, mint irányzat egy konkrétan megfogható esemény kapcsán kezdett el vizsgálódni. 

A DDT nevű szert először a XIX. század végén egy svájci vegyész állította elő, majd az 1930-as évek második 
felében rájöttek arra, hogy ez mérgező hatással van a rovarokra, ugyanakkor (legalábbis első megközelítésben) 
a melegvérű állatokra ártalmatlan. A II. világháborút követően széles körben kezdték használni, ettől a szertől 
várták a kártékony rovarok pusztítását, és közvetve a mezőgazdaság fellendülését is. Ez a népszerűség mintegy 
15-20 évig tartott. 

1962-ben jelent meg Rachel Carson, biológus, természetvédő műve „Néma tavasz” címmel. Ebben a 
könyvben hívja fel a figyelmet arra, hogy a DDT a táplálékláncba bekerülve nemcsak a kártékony rovarokat, 
hanem az esetleg hasznot hajtó ízeltlábúakat (pl. méhek) is elpusztítja, és így a mezőgazdaságra is káros 
hatással van. Kaliforniában végeztek ezzel kapcsolatban egy kísérletet, melyben kiderült, hogy amint 
abbahagyják a DDT alkalmazását, a termésátlagok azonnal a felére esnek vissza, mivel a szer kipusztította 
azokat a természetes ragadozókat, amelyek a kártevőket elpusztították. A másik tulajdonság, amire Carson 
felhívta a figyelmet, hogy a DDT rendkívül stabil vegyület, amely nemcsak bekerül minden élő szervezetbe, 
hanem a táplálékláncban egyre feljebb haladva fel is halmozódik. Magas koncentrációban pedig már a 
madarakra, az emlősökre és az emberre is veszélyessé válik. Innen a könyv címe: szerinte ugyanis a DDT 
további korlátlan használata előbb-utóbb kipusztítja a madarakat is, és ennek következtében a madárdalos 
tavaszok helyett csak néma tavaszok várnak majd ránk. 



97

 

 

Az adatok megerősítését követően a 60-as, 70-es években a DDT-t a világ legtöbb országában 
betiltották, először Magyarországon 1968-ban, majd az Egyesült Államokban 1972-ben, azonban a harmadik 
világ országaiban vagy be sem tiltották, vagy pedig újra elkezdték alkalmazni. 

A „Néma tavasz” arra hívja fel a figyelmet, hogy a környezetbe való beavatkozásunknak nem várt és 
elképesztő következményei lehetnek, amelyek aztán visszahatnak az emberi egészségre is.



Az elosztási-etika

98

 

 

A Földön korlátozott mennyiségben lévő természeti erőforrásokat el kell osztani a népesség között. 
Thomas Mait hús, a demográfia atyja a XVIII.-XIX. század fordulóján Angliában élt és alkotott. Ő mutatta ki 
azt, hogy a természetben és az emberi közösségekben is lényegesen több utód jön létre, mint amennyi 
szükséges a szülők pótlásához. Ezek minden valószínűség szerint a természet szelekciójának következtében 
elpusztulnak, és viszonylag stabil populációk jönnek létre. (Erre példaként lehet említeni, hogy egy kagyló az 
élete során átlag 800 millió petét rak le, de mégsem öntik el a világot a kagylók.) Ugyanez érvényes az emberi 
populációra is, bár az ipari forradalomtól kezdődően a természetes szelekció jelentősen visszaszorult. 

Az 1700-as évek második felétől jelentősen megugrott a népesség száma, mivel jelentős mértékben javult 
az egészségügy helyzete, és az élelmezés is könnyebben megoldhatóvá vált. A természeti erőforrások azonban 
nem növekedtek. Ez pedig több kérdést vetett fel, többek között azt, hogy hogyan lehet igazságosan elosztani a 
természeti erőforrásokat az egyes embercsoportok között, illetve a másik oldalt is megvizsgálva, a 
környezetszennyezés egyenlő mértékben sújt-e mindenkit? Ezt a kérdéskört az angolszász irodalom környezeti 
igazságosságnak, „ecological justice'’-nak nevezi. (Természetesen megállapíthatjuk, hogy a szennyezés nem 
ugyanabban a mértékben sújtja az egyes embercsoportokat, hiszen nehezen lehet azt elképzelni, hogy a 
gazdagabb negyedekben létesítsenek veszélyeshulladéklerakókat. Egy tanulmány szerint Magyarország 
lakosságának legszegényebb ötödé, melybe a romák nagy része is beletartozik, környezet-egészségügyi 
szempontból a harmadik világ szintje körül él.) Az elosztási-etika másik fontos kérdése az, hogy időben hogyan 
osszuk el ezeket a forrásokat. Ezt leginkább a fenntartható fejlődés gondolatával lehet magyarázni. 

Az Arai-tó pusztulása 
Az elosztási-etika kérdéseinek megértéséhez segítséget nyújthat az Aral-tó története. 
Az Aral-tó (a Kaszpi-tengert nem számítva) a világ legnagyobb tava volt, börülbelül 63000 

négyzetkilométeres kiterjedésével. Az 50-es, 60-as évektől ebben a közép-ázsiai régióban egy nagyon intenzív 
mezőgazdasági fejlesztés indul be, de a sivatagos területeken gyapotot termelni csak hatalmas mennyiségű víz 
felhasználásával lehet. Ezért az Arai-tóba beömlő folyókat (Amu-darja, Szir-darja) mezőgazdasági öntözések 
céljára kezdték el használni, és mivel nem pótolták a tó párolgási veszteségét, ezért elkezdett süllyedni a víz 
szintje, és egyre sósabbá is vált. Ennek egyenes következménye pedig az lett, hogy élővilága nagyrészt 
kipusztult. Az is tetőzte a problémát, hogy a partján több száz kilométeres sós pusztaságok keletkeztek, 
amelybe a mezőgazdasági vegyszerek is belekerültek. Ezért fordulhat elő az, hogy vegyszeres porviharok 
söpörnek végig a területen. 

1999-re a tó a felénél is kisebbre zsugorodott, a víz tömege pedig a korábbinak alig a tizedét tette ki. 
2002-re tovább zsugorodott a tó, ráadásul ketté is szakadt. A kisebbik (északi) részét próbálják megmenteni, de 
a nagyobbik része menthetetlenül pusztulásra van ítélve. Ez a történet jól példázza, hogy a korlátos 
erőforrásokat képesek vagyunk anélkül elpazarolni, hogy belegondolnánk, mi marad az utánunk következő 
generációknak. 

Az elosztás-etika problémáinak megoldási irányzatai 
A) Határvidéki (cowboy) etika: az irányzat úgy viszonyul a természeti erőforrásokhoz, mint amelyek 

végtelenek, és ezért nem kell gondoskodnunk a megújulásukról, azt szabadon használhatjuk fel. A határőr-etika 
másik vonulatát az uralmi elv jelentette. Az uralmi elv a környezeti etikában azt fogalmazza meg, hogy 
végtelen mennyiségben állnak rendelkezésre ezek a természeti erőforrások, de azért sem kell vigyázni rájuk, 
mert létük célja az, hogy használjuk őket. Ez a felfogás nem túl sokban különbözik attól, ahogyan a nemzetközi 
gazdasági szféra gondol a természeti erőforrásokra. 

B) A mentőcsónak-etika: Garrett Hardin irányzata a források végességéből indul ki. Az elosztás 
tekintetében a következő szemléletes megoldást javasolja: úgy kell tekintenünk minden egyes országot,



99

 

 

mint egy mentőcsónakot, amelynek van egy javasolt utasszáma. Ez az utasszám az adott terület eltartó 
képességétől függ. Ha a példával élve elkezdjük kimenteni a fuldoklókat, akkor azzal a mentőcsónakot is 
veszélybe sodorjuk, ezt kivetítve globális szintre, ha úgy próbálunk segíteni másokon, hogy azzal túllépjük az 
adott terület eltartó képességét, akkor azzal a Föld egészére nézve katasztrófát idézünk elő. A racionális 
viselkedés az, hogy az adott csónakban lévő erőforrásokat azok használják fel, akik a csónakban vannak, és 
nem engednek be oda másokat, mert azzal mindenkit halálba sodornának. 

Ezzel szemben a 60-as évektől kezdődően a nemzetközi politikában az ENSZ égisze alatt különböző 
elképzelések fogalmazódtak meg egy nemzetközi élelmiszerbank létrehozásáról, melybe minden tagállam 
élelmiszer alapokat szolgáltatna be, és éhínség esetén a felhalmozott élelmiszerből lehetett volna segélyezni az 
adott országot. 

Visszatérve a csónak-hasonlathoz, elvileg három megoldás lehetséges. Az egyik, hogy mindenkit 
beengedünk a csónakba, ezzel pedig mindenkit halálra ítélünk, mivel összességében nem elegendőek a 
forrásaink minden ember ellátására; a másik, hogy senkit sem engedünk be a csónakba; a harmadik pedig, hogy 
annyi embert engedünk be a csónakba, amennyi forrás a rendelkezésünkre áll, de ekkor újabb etikai problémát 
jelent az, hogy kiválasszuk, kijöhet, és ki nem. 

Az elmélet problémái közül kiemelendő, hogy nem az alapvető életfeltételeket, és erőforrásokat 
védelmezzük a harmadik világgal szemben, hanem a már megszokott kényelmes életformát, a jólétet 
védelmezzük. 

Az is hamis kiindulópont, hogy az adott eltartó képességből próbálunk megélni, hiszen az egyes országok 
nem a saját területükön képződő természeti forrásokat használják el, hanem annál sokkal többet. Ezt jól 
példázza az ökológiai lábnyom, mely azt mutatja meg, hogy egy adott embercsoportnak, embernek mekkora 
területre van szüksége a világból ahhoz, hogy az életformájához szükséges javakat elő lehessen állítani. 
Globálisan egy 2 hektáros terület jutna mindenkinek, (ez 200*100 méteres területet jelent), ezen kellene 
mindent megtermelni, és élni is. A fejlett országokban 8-10 hektáros egy ember ökológiai lábnyoma, míg a 
harmadik országokban ez a szám 0,2-1 hektár körüli. Magyarország kb. egy 150000 négyzetkilométeres terület 
erőforrásait használja fel, ez másfélszeres ökológiai lábnyom. Svédország, Finnország, Lettország, és 
Norvégia kivételével az összes európai országra jellemző, hogy több erőforrást használ el, mint amennyit 
arányosan szabad lenne. 

A harmadik probléma végül az, hogy nem lehet hatékonyan kívül tartani azokat, akik a csónakon kívül 
rekedtek, mivel nem lehet megfelelően kezelni azt a migrációs nyomást, ami az utóbbi években, évtizedekben 
a fejlett országokra nehezedik. A források egyenlőtlen felhasználása következtében a fejlett országok 
gazdagodnak, és ezért a fejlett és harmadik világbeli országok közötti olló egyre nyílik. 

C) Űrhajó-etika: Barry Commoner vetette fel azt a kérdést, hogy miként lehet, hogy az embert el tudjuk 
látni az űrben, de nem tudjuk elérni azt, hogy a Földön megfelelő körülmények között éljen. Az űrhajó-etika 
arra alapoz, hogy a Földet úgy kell tekinteni, mint egy űrhajót, mely az energiát a Napból nyeri, de minden más 
forrás korlátozott. Ilyen esetben az a legideálisabb, ha az erőforrás nem hagyja el a rendszert, de ez azzal is 
együtt jár, hogy újabb erőforrás sem kerül be oda. Az elmélet szerint körfolyamatokra kell alapozni, erre példa 
a szén körforgása: a növények a napfény segítségével megkötik a széndioxidot, a növényeket megeszik az 
állatok, az állatokat az ember és a ragadozók, akik kilélegzik a széndioxidot, amit ismét megkötnek a növények 
a fotoszintézis során. A Föld űrhajó hatékony működtetéséhez az emberi társadalom működését is 
körfolyamatokra kell alapoznia.A második következtetés az, hogy az irányítás mindenki felelősségére alapoz. 
Ha egy űrhajóban valaki nem végzi a dolgát, akkor az előbb-utóbb katasztrófát eredményez, így van ez a 
Földdel is. A harmadik megállapítás a mentőcsónak-etikával szemben fogalmazódik meg. Ez azt mondja ki, 
hogy nem lehet azt megoldani, hogy az űrhajó egyik része épségben marad, míg a másik felrobban. Vagy az 
egész rendszert képesek vagyunk működőképes állapotban tartani, vagy az űrhajó felrobban. Az űrhajó-etika 
problémája az, hogy nem lehet tudni, képes-e az emberiség arra, hogy felismerje a globális felelősségét a 
természet iránt, és átlátja-e majd ennek következményeit? Ahhoz, hogy az egész rendszer működhessen, 
szükség van az együttműködésre, és meg kell találni az ideális középutat a köz- és a magánérdek között. Ezt két 
elméleten keresztül vizsgáljuk meg.



A játék-elmélet

100

 

 

A kooperáció kérdését a fogoly-dilemmával lehet a legjobban érzékeltetni. Két foglyot tartanak elkülönítve 
börtönben, és bankrablással vádolják meg őket. A vádnak azonban nincs elegendő bizonyítéka ahhoz, hogy 
elítéljék őket, az egyetlen esély az, ha vallomást tesz valamelyikük. Ennek érdekében a bíróság mindkét félnek 
felajánlja, hogy ha vallomást tesz, akkor megússza a büntetést, és a másik vádlott viszi el a balhét. A játékban az 
is benne van, hogy esetleg mindketten vallanak, ekkor megoszlik köztük a büntetés. A harmadik megoldás az 
lehet, hogy egyikük sem vall, ekkor egy-egy évet rájuk tudnak sózni a korábbi ügyeik miatt. A bankrablásért a 
példában tíz évet lehet kapni. 

Követendő a minimax-stratégia, vagyis az, hogy a lehetséges legmagasabb büntetési mértéket a 
legkisebbre kell minimálni. Ha az egyik gyanúsított nem vall, akkor két eset lehetséges: a másik gyanúsított 
vallomása esetén tíz évig börtönbe kerül, ha azonban ő is megtagadja a vallomást, akkor egy évet kapnak 
mindketten. Ha az adott fél tesz vallomást, és a másik is így dönt, akkor mindketten öt évet kapnak, és ha a 
másik fél dönt úgy, hogy nem tesz vallomást, akkor ő kerül tíz évig börtönbe. 

A minimax-stratégia alapján a legideálisabb az, ha vallomást tesz a vádlott, de logikusan mindkét fél erre a 
döntésre jut, és így öt-öt évet kapnak. Ha nem az egyén, hanem a közösség szemszögéből nézzük a dolgot, 
akkor három esetben az összbüntetés tíz év lesz, (ha mindketten vallanak, vagy ha csak az egyik fél vall), és egy 
olyan eset van, amikor az összbüntetés két év, (ilyenkor egyik fél sem tesz vallomást). A közösség 
szempontjából tehát az lenne a legideálisabb megoldás, ha egyikük sem vallaná be a bankrablást. 

A játék-elmélet szerint a kooperáláshoz két feltételnek kell teljesülnie. Az egyik az, hogy mindkét fél 
megbízzon a másikban, tehát bízzon abban, hogy a másik fél nem fog vallani. A másik feltétel az, hogy 
mindegyikük biztos legyen abban, hogy a másik fél is bízik benne, ¡11. abban, hogy ő sem tesz vallomást. 

Ugyanezzel a módszerrel lehet vizsgálni környezetvédelmi kérdéseket is (pl. csak akkor lehet kooperálni 
fegyverzetcsökkentés ügyében, ha nyilvánosak az információk arról, hogy mit lép a másik ország). 
Környezetvédelmi kérdésekben alapvető az, hogy az információk nyilvánosak legyenek, ezt szorgalmazzák a 
környezetvédelemmel kapcsolatos nemzetközi egyezmények is. 

A közlegelők tragédiája 
Ez a példa a közérdek-magánérdek ütközését mutatja be. Az alapkérdés az, hogy lehetséges-e hogy 

mindenki követi a magánérdeket, de a köznek mégis jó lesz? 
Van egy falu, melyben él tíz gazda, mindegyiknek van egy-egy 1000 kg-os tehene. Ezeket a teheneket a 

közös legelőn legeltetik, a legelő eltartó képessége pont tíz tehénre szabott. A tehenek összsúlya 10 000 kg. 
Ha az egyik gazda a magánérdeket követve kiküld még egy tehenet a legelőre, akkor felborul az egyensúly, 

mindegyik tehénnek kevesebb fii jut, és így lecsökken a súlyuk 900 kg-ra. Az a gazda, amelyik két tehenet 
küldött ki, jól jár, mert a két tehén súlya együttesen 1800 kg, de a 11 tehéné mindösszesen 9900 kg, tehát a 
közösség szempontjából veszteséges a dolog. 

Ha ezt tovább visszük, és az ötödik gazda is két tehenet visz ki, elmondhatjuk, hogy azok, akiknek két-két 
tehene van a legelőn, pont ott vannak, ahol az elején, mivel egy-egy tehén súlya már csak 500 kg, az összes 
tehén súlya viszont mindössze 7500 kg lesz. Viszont amikor már teljes a katasztrófa, akkor az a kilencedik 
gazda számára a racionálisabb megoldás, ha ő is kiküld még egy tehenet. Ekkor viszont egy- egy tehén már 
csak 100 kilós, a két tehén összsúlya 800 kg-mal kevesebb, mint a kiinduláskor az egy tehéné, az összes tehén 
súlya pedig 8100 kg-mal lesz kevesebb, mint a kiinduláskor. Az egyéni érdek következetes érvényesítése tehát a nem felosztható, és egyénileg nem használható közjavak esetében igen gyakran teljes pusztuláshoz vezet. A legmagasabb haszon a közösség szempontjából a kooperációval érhető el, tehát meg kell egyezni abban, hogy senki nem küld ki még egy tehenet a legelőre. A környezeti javak szinte mindegyike nem felosztható, tehát az egyéni érdek követése nem vezet eredményre.



101

 

 

JÁVOR BENEDEK 
Kereszténység és ökológia 

(jegyzetek) 

A vallási tradíciók és az ökológia összefüggésére 1967-ben mutatott rá Lynn Whiíe egy a Science című 
folyóiratban megjelent az „Ökológiai válságunk történeti gyökerei"' című tanulmányában. Az alapvető tézis 
szerint az ökológiai válság oka az, hogy a természethez való viszonyunk az évezredek során radikálisan 
átalakult, hiszen a természeti elemek az erkölcsi univerzumból kikerülve deszakralizálódtak, tehát pusztán az 
anyagi világ részévé váltak. Ez pedig a természeti elemek túlhasználását, eszközként való alkalmazását 
eredményezte. White állítása szerint a kereszténység elterjedése előtti ókori tradíciók mindig tulajdonítottak 
valamiféle anyagi valóságon túlmutató jelentőséget a természeti elemeknek, és ez biztosította azt is, hogy a 
természethez való viszonyunk nem lehetett mentes az erkölcsi-vallási érzülettől sem. (Elegendő lehet utalni a 
nimfákra, faunokra, és egyéb természetfeletti lényekre, akik mind a természetben éltek.) A teljesség kedvéért 
említsük meg azt is, hogy az ókor emberét sem akadályozta meg a természet pusztításában ez a szakrális jelleg, 
hiszen Görögországban nem lehet tölgyeseket találni, annak ellenére, hogy Homérosz Odüsszeiájában, mikor 
Odüsszeusz hazatér Ithakára, először a kondással találkozik, aki makkoltatja a disznókat. Az erdők 
kipusztulásának elsődleges oka a görög-perzsa, majd pedig a peloponészoszi háború lehetett, melyekben 
hatalmas hajóflották semmisültek meg. 

A környezeti rombolás nem a kereszténység államvallássá válásakor kezdődik, hanem 1300-1400 évvel 
később, épp amikor a szekularizáció terjedni kezdett és a kereszténység kulturális ereje csökkent. Ez arra 
mutat, hogy a kereszténység szerepe inkább korlátozó lehetett és ennek megszűnésekor vált a világ 
önpusztítóvá. 

Ökoteológia 
Az ökoteológiának négy irányát mutatjuk be. Az első a teremtés jósága címet viseli. A második a teremtés 

őrzését emeli ki, a harmadik a teremtés szándékának megtestesüléséről szól, a negyedik pedig a teremtés és az 
ember közösségét hangsúlyozza. 

A teremtés jósága a Biblia azon kijelentéséből indul ki, hogy a teremtéskor „látta Isten, hogy jó”, amit 
teremtett. Isten jó világot teremtett, ami magában hordozza, hogy a világ önmagában jó és ez felhívás is, hogy 
vele szemben is jók legyünk. A jót eltűntetni a világból csak a nagyobb jó eléréséért lehet. A világ jósága tehát 
megelőzi azt, hogy az ember jó, amikor megőrzi ezt az értéket. 

A teremtés őrzése elmélet arra a bibliai helyre alapoz (Tér 2,15), ahol Isten rábízza az emberre, akit az 
Éden kertjébe helyez, hogy művelje és őrizze ezt a földet. A művelés kifejezi, hogy az embernek át kell 
formálnia a teremtést. A teremtés eszerint az elmélet szerint tehát nem befejezett. Luther creatio continua, 
folyamatos teremtésről szóló elmélete is ebbe az irányba tartozik. Az ember feladata, hogy Isten akaratát 
beteljesítse a teremtésben. Homo cultor - „művelő” ember. Jogunk van tehát művelni a Földet. Ugyanakkor 
nem lehet az a fő cél, hogy minél többet termeljünk, hogy minél gyakrabban tudjuk cserélgetni a különböző 
tulajdontárgyakat, amelyeket birtokolunk. Ebből a kijelentésből már látszik, hogy mitől kell megőrizni a 
Földet. Homo custos — őrző ember, aki a saját művelő énjétől őrzi a Földet. A kettőnek egyensúlyban kell 
lennie. Kicsit hasonló gondolatot találunk a kínai filozófiában kifejezett egyensúlyhoz, az aktív - teremtő és a 
passzív - őrző ember egyensúlyban kell, hogy legyen. A kerek az egész szimbóluma a legkülönbözőbb 
kultúrákban, amiben minden egyensúlyba kerül. 

A teremtés szándékának megtestesülése a Bibliában úgy található meg, hogy Isten szereti is a világot 
(Bölcs 11,25-27). Eszerint az irány szerint Isten nemcsak szereti a világot, hanem bár transzcendens, azaz 
meghaladja a világot, de ugyanakkor jelen is van a világban, mintegy immanens módon betölti lelke a 
földkerekséget (Bölcs 1,7). Vagy ahogy az Apostolok Cselekedete idézi, benne élünk, mozgunk és vagyunk 
(Apcsel 17,28.). Az ortodox keresztények hagyományában az anyagi világ is valamiképpen Isten 

Igéjének a megvalósulása, megtestesülése a kezdetektől, amit úgy neveznek mint Kozmosz Logosz. Scotus 



102

 

 

Eriugena tanaira is hivatkozik ez a nézet, aki szerint Isten minden létezőnek rejtetten jelenlévő alapja, ezért az 
egész teremtett világ teofánia, azaz Isten megnyilvánulása. 

A negyedik elmélet a teremtés és az ember közösségét emeli ki. Ez egy végidőre irányuló, vagyis 
eszkatológikus közösség, hiszen a teremtés és az ember sorsa szorosan össze van kötve egymással. A 
megváltás, vagy beteljesedés reménye is csak együtt adott. Ez a nézet a Római levelet idézi, amely szerint a 
természet sóvárogva várja, hogy felszabaduljon Isten fiainak dicsőséges szabadságára. A természet és az ember 
együtt vajúdik. Az ember mellett a teremtés is szembekerül a világgal, hiszen az eredeti bűn miatt a 
természetben is van halál. Eszerint tehát a megváltásban is valószínűleg részesedik a természet. 

Meg kell valósítani ezért a szövetség közösségét (Tér 9,9-17), lehetőség szerint minden élőlénnyel a 
földön. 

Ugyanakkor ez egy dicsérő közösség is, vagyis ¡maközösség. A 148. zsoltár felszólítja a teremtett világot 
Isten dicséretére. Közösen kell dicsérjük a teremtményekkel a Teremtőt! Assisi Szent Ferencre is hivatkozik ez 
az irányzat, aki csodálatos Naphimnuszában kifejti a teremtmények testvériségét. Követője Szent Bonaventura 
ferences szerzetes kifejti a fokozatokat, melyik teremtmény milyen mértékben lesz árnyéka (umbra), nyoma 
(vestigium), vagy képe (imago) a teremtő Istennek. Van aki jobban megfelel neki, mint pl. az ember van, ami 
kevésbé. 

Az egyházak és az ökológiai problémák 
Az egyházak a 70-es évektől kezdődően fordítanak komoly figyelmet a környezet helyzetének alakulására. 

Nagyjából ugyanis innentől ismerték fel az egyes nemzetek, és közösségek, hogy a környezeti problémák egyre 
súlyosabbá váltak. Az első dokumentumban megjelenő egyházi reakció protestáns irányból jön. Az Egyházak 
Világtanácsa 1975-ös nairobi nagygyűlésének zárónyilatkozatában jelenik meg az a felismerés, hogy a 
helytelen viselkedés okozta károkat orvosolni kell a természetben, és e tevékenységben jelentős szerepet kell 
vállalnia az egyházaknak és a hívőknek is. 

A német evangélikus egyház az 1985-ös püspöki körlevelében kifejezetten az ökológiai válsággal 
foglalkozik, de 1993-ban Amerikában is kiadnak egy hasonlójellegű dokumentumot. Majd 2003-ban a 
lutheránus világszövetség is megfogalmaz egy dokumentumot Kanadában. Mindegyik erőteljesen 
hangsúlyozza azt, hogy a hívő ember nem teheti meg, hogy nem foglalkozik a teremtés lerombolásával, és 
megfogalmazza azt is, hogy mit kell tenni. Egy amerikai irányzat minden esetben a Jézus által választott 
lehetőséget kutatja és választja a lehetséges alternatívák közül. 

A református egyház olyan mélységig megy ebben a témában, hogy a 90-es évek elején elindult egy 
hitvallás kidolgozása, mely megoldást is keres a környezeti válságok és a globalizáció problémáira. 

Az ortodox egyházak 1989. óta minden év szeptember 1-jén a teremtésért imádkoznak. 1995-ben 
létrehoztak egy dokumentumot, mely gyakorlatias kérdéseket vetett fel, így pl. a bűn oly módon történő 
újrafogalmazását, melybe beletartoznának a teremtés kárára elkövetett cselekmények is. 

A katolikus egyház a 60-as évektől kezdődően reagál a globalizáció által felvetett problémákra a 
különböző enciklikákban. Az egyház a szociális küldetése mentén talál rá az ökológiai problémákra. II. János 
Pál pápa 1979-ben Assissi Szent Ferencet az ökológusok védőszentjévé avatta. 1990-ben jelenik meg a béke 
világnapja alkalmából II. János Pál nyilatkozata, mely kifejezetten környezeti problémákkal foglalkozik. 
Ebben megfogalmazásra kerül az ökológiai válság morális természete. Fontos állítás, hogy az ökológiai válság 
nem technológiai probléma, nem a nem megfelelő termelési módozatoknak az eredménye. A pápa szerint olyan 
morális megújhodásra van szükség, melynek alapja az élet tisztelete, a szolidaritás és a teremtésért viselt 
felelősség. 

2002-ben II. János Pál pápa találkozik I. Bartholomeosz konstantinápolyi pátriárkával, és a Velencei 
Nyilatkozatban megpróbálják összehozni a két egyház ez irányú erőfeszítéseit. A hazai egyházakban az elmúlt 
három-négy évben erősödött meg az a gondolat, hogy valamit tenni kell a környezeti problémák megoldása 
érdekében. Ennek eredményeként jelent meg a Magyar Katolikus Püspöki Kar körlevele 2008. decemberében 
„Felelősségünk a teremtett világért” címmel. A természet pusztítása bűn. Felelősek vagyunk a teremtett 
világért! 


