Bioetika 2009 - Vizsga

Bioetika
2009

-

Vizsga
összeállította:

Esztergár-Kiss Domokos
A bioetika alapja:
· „Az emberi történelem egyre inkább versenynek tűnik az oktatás és a katasztrófa között.” H.G.Wells; (úgy használjuk a technikát, ahogy kell?, mit tenni árvizes helyzetben?);;
· az orvosetika:
· a foglalkozási (= hivatás) etikába tarozik (pl: etikett: viselkedési szabályok); 
· régen: ha eltér, akkor jogi büntetés; 
· ma: vitatott- szabadság, autonómia vált irányadóvá, az orvosok paternalisztikusak (= atyáskodók), a jogászok szuperpaternalisztikusok;
· ma új parancsuralmi rendszer: pénz megléte v nem megléte („Tankok ki, bankok be!”);;
· hagyományok:

· Hippokratész: eskü, amit nem ő is írt, de szövege ősi; ker, iszlám világban is; paternalista (az orvos személye a törvényen felül áll), vallásos érzületű, kifüggesztve az elvek;

· elvei: 
· segítés („A beteg ügye legyen a legfőbb törvény”); 
· nem ártás (mindent elhárít, ami árthat; őrizkedik a szándékos károkozástól)- objektív elvek; 
· a beteg jelenlétében nincs társalgás és nevetés (empátia); 
· „Isteni dolog a fájdalom csillapítása”;;
· hasonló elvek: Aseph Ben Berachyahu (VI. sz, Szíria), Maimonidész Mózse: Az orvos napi imája (XIII. sz), Mohamed Hasin (1770, Perzsia): Az orvos kötelességei; Aquinói Szent Tamás: Igazság;;
· katolikus Egyház: erkölcsök fenntartásában szerepe; teológia;
· az emberi személy fogalma (test és lélek egysége; Isten teremtménye, felelős őrzője a Földnek)- hit és ész közötti dialógusért tesz az Egyház; 
· irgalmas szamaritánus- orvoslásra, betegápolásra hat- nyilvános kórházak létrehozása („Amit egynek tettetek ezek közül, nekem tettétek!”);
· alapelvek: minden emberi teremtmény életének szentsége, sérthetetlensége, azaz elveti az abortuszt, a gyermekgyilkosságot, az eutanáziát, a mutilációt (= csonkítást);

· XII. Pius pápa (XX. sz közepe): rádióbeszédek, szakcsoportok, közösségek (még nácizmus előtt is rávilágít);
· náci bűntettek súlya( autonómia, emberi méltóság;

· orvosi technológia fejlődése( új kérdések, új megközelítése( bioetika;

· II. Vatikáni zsinat (1962-68-5): Gaudim et spes;

· VI. Pál (1968): Humanae Vitae;

· Hittani Kongregáció (1974, 1975): a Művi abortuszról, a Nemi erkölcs néhány kérdéséről;

· püspökökhöz intézett levél (1975): sterilizációról;

· II. János Pál (1981, 1995): Familiaris consortio (családokról), Evangelium vitae;

· Hittani kongregáció (1980, 1987, 2008): Iura et Bona (eutanáziátó), Donum vitae (az utódnemzés méltóságáról), Persone vitae;;
· világi filozófia:
· az egyéni autonómiát hangsúlyozzák( orvos tekintélye (pl: Hume, Kant, Nietzsche), de attól még segíteni kell; 
· elvek: segítés, nem ártás, autonómia, igazságosság;;
· II. VH után: embertelenségek, orvosok részvétele, Nürnbergi per; isteni( emberiesség törvénye lép;

· Emberi Jogok Egyetemes Nyilatkozata (1948. dec. 10., Párizs): 
· cél: garantált az emberi jogok feltétlen tiszteletét; 
· lelkiismeret, szabad meggyőződés, emberi méltóság, egyenjogúság, kinyilvánították hitüket- vallásos nyelvhasználat;
· 1. cikkely: „Minden ember méltóságában és jogaiban szabadnak és egyenlőnek születi. Az ember, minthogy lelkiismerettel és értelemmel bír, a testvériség szellemében alakítja embertársaival való kapcsolatát.” vita: a természet, Isten, de végül semleges megfogalmazás;
· a Föld legnagyobb részén elfogadott, de sebezhető (többségi vélemény kell- gyengébb, hajlítható); 
· elismerik az ember alapvető jogait (USA, Anglia, EU);;
· a bioetika története: a hagyományon alapszik (erkölcs, mi a jó és mi a rossz), pl: latint elfejeltettük, csak a tudósok interpretációját kapjuk meg;
· Van Rensselaer Potter (1970, onkológus, A túlélés tudománya): először használta; siker, új könyv: Bioetika: híd a jövőbe: felismerés: a technikai fejlődés és az etika különváltak- emberiség kipusztulása (ehhez irányítani kell a fejlődést);;
· IPU (= InterParlamentáris Unió, 1995): a bioetika az emberi jogok kérdésében a legfontosabb területté nőtte ki magát;;
· Szentírás;

· katolikus Egyház: már korábban figyelmeztet (ha haladás kincs, de ha a jó és rossz keveredik, akkor csak saját érdekeket nézik, emberiséget fenyegeti);

· XIX. sz: Albert Schweitzer: az élet megbecsülésének szükségessége; Maxim Gorkij: Éjjeli menedék;;
· Eberhard Schockenhoff: Ethik des Lebens: életetika (keresztény) és bioetika (szekuláris)- ma már csak bioetikának hívják összefoglalóan;;
· Sigmund Freud: halál-ösztön (öncélú háborúk, tömeggyilkosságok);

· élet-ösztön: ezzel kell tudományosan is foglalkozni (Vajon jobb-e élni, mint nem élni? Meddig? Hogyan?)- régen csecsemő Taigetosz, ma kevés utód, de azokat mindenképp megtartani kényelemben (valószínű egészséges nem születik meg, betegeket és öregeket mesterségesen életben tart);;
· orvos célja: kellő számú egészséges utódra törekedni, betegségeket megelőzni, meggyógyítani;;
· társadalom erkölcsi érzéke: mennyit áldoz pénzben, energiában a betegek (akitől már nincs viszontszolgáltatás), hasznot nem hajtók segítésére, élet elfogadhatóbbá tételére;;
· új bioetika:
· kat. teológusok: II. Vatikáni zsinat előkésztése, szexológiai kérdése;;
· Joseph Fletcher: protestáns teológus, „A halál kontrollja a születéskontrollhoz hasonlóan az emberi méltósághoz tartozik.”, individuális szabadságjogok: 
· Orvosi diagnosztika: Az igazság megismerésének joga, 
· Fogamzásgátlás: A szülővé válás kontrolljának joga; 
· Mesterséges megtermékenyítés: A gyermektelenség legyőzésének joga, 
· Sterilizáció: A szülővé válás kizárásának joga, 
· Eutanázia: Jog a halálhoz( 
· radikális paradigmaváltás: liberális szituációs etika (nincs kötelező útbaigazítás, csak tájékoztatás minden szempontból); legfőbb elv: a beteg döntési szabadsága (nem a élet fenntartása és az ölés tilalma);;
· Paul Ramsey: protestáns teológus, életpárti, az aktív ölést nem ugyanaz, mint a passzív meghalni hagyás; mindenkinek joga van halálhoz, de manipulációk nélkül (nem gyorsítani, nem meghosszabbítani)( elutasítja az eutanáziát, de kiáll a krisztusi tanítás mellett (pl: lelkipásztori halálig kísérés); 
· cél: teológia ne elbeszéljen a társadalommal, hanem megértse; 
· témák: tájékozott beleegyezés, emberkísérletek, szervátültetés, a halál meghatározásának problémája; 
· beteg javával törődni vagy autonómiáját tisztelni? azért tájékoztatni a beteget, hogy együttműködjön (Ramsey) vagy mert erre joga van (Fletscher)?;;
· filozófiai háttér:
· Németo: normatív etika, de 
· angol szembeszáll: Gertrude Anscombe: elhanyagolja a pszichológiai alapokat, ismerni kell a cselekvési célokat, aminek gyökere a szubjektív élmény háttér( az erkölcs nem lehet központi fogalom;;
· Philippa Foot: erkölcsi ítéletek leírják (nem előírják kötelező utasításként) a vágyakat és érdekeket, amelyek cselekvésre késztetnek- vágyak és érdekek szabják meg, hogy ki mit tart jónak vagy rossznak; nem kanti imperatívusz (csak hipotetikus), a cselekvéshez hozzátartozik az erényérdek (pl: szenvedőknek segíteni, együttérzés, szabadság, igazságosság, emberi méltóság)- érdekem, hogy velem szemben is igazságosak legyenek; bár a valóságban létezik önzetlen magatartás;;
· kritikák: a gyakorlati erkölcsből indul ki; 

· Iris Murdoch: csak a tiszta akaratnak van szerepe (nem a vágyaknak, hajlamoknak), a cselekedetek forrása a morális elvek elismerése és a másik valóságának felfogása, saját világunk dolgainak tudomásul vétele( vízió; annál nagyobb vízió, minél rendezettebb saját világ, emóció(akarat; fontos: erény;;
· Stanley Hauerwas: elutasítja a külső szabályokon alapuló etikai minimumot biztosító elveit (liberális), az univerzális morális normákra építő természetjogot (katolikus); inkább a helyes személyes magatartást követni;;
· Alasdair MacIntyre: csak külső szabályokkal a társadalmat egyben tartani- megbukott, inkább átfogó életcélokat megvalósítani, de ezt csak kis csoportokban lehet (ide tartozókat kötelezik a közös célokra, pl: vallási, párt);;
· Deontológia: az „ezt kell tenni” szükségessége, kellemek az általános elvek; autonómia elve (neg határ: addig, amíg a másikét nem csorbítom); de ezt határt ki akarjuk tolni, mi az erőszak? szellemi rábeszélés, meggyőzés? (pl: mosópor, gyógyszer);; 

· ha csoport szinten etika, akkor nem lehet általánosan eldönteni, hogy mi a jó és mi a rossz? pl: beteg gyereket megtartani vagy testi fájdalmat elviselni, pótanya; ker világnézet előnyös oldalait általában elfogadják, de nem általános érvény;;
· I. VH után: az élet tiszteletét hangsúlyozó filozófiák; 
· Albert Schweitzer: Kultur und Ethik: a szeretet gondolatát kitágítani minden teremtményre, a szeretet tisztelet az élet előtt; a legfőbb alap: az élet; jó az, ami az életet erősíti, rossz, ami gátolja; nagy hatása (pl: környezetvédők, Pro Life alapelve);
problémák: nincs magasabb vagy alacsonyabb rendű élet, a tudatos nem magasabb rendű- súlyosság mérlegelése (pl: állatkísérletek), társadalmi érték szerinti súlyozás, bűntudat a cselekedetek után- közömbösség;;
· Karl Michael Meyer-Abich, Günter Altner: környezetvédők alapelve: nem egyéni megítélés, hanem törvényileg szabályozott kapcsolatok (állatokkal, növényekkel, kövekkel); gondoskodás, szeretet és partneri megbecsülés;;
· Hans Jonas: felelősség (pl: szülők gyermek iránt);;
· erkölcs és jog:
· homogén társadalomban nem különül el (egy világnézet, egy erkölcs, egy jog), csak ha több erkölcsi felfogás (nagyobb, mint polisz);;
· természetjogi: a pozitív jog helyességét össze kell hasonlítani a természeti és isteni örök törvénnyel; ha nem felel meg, akkor nem kell betartani, mert nem érvényes, lelkiismerete tanúskodik, a szívébe írt kötelesség (pl: Nürnbergi per- az emberiesség törvénye, II. János Pál kijelentése, Pál apostol, Szophoklész: Antigoné- az istenek törvénye, betyárbecsület, Verdi: Rigoletto- bérgyilkos biztos azt öli-e meg, akiért fizettek)- visszatartja embertelenségek elkövetésétől;
· jogpozitivista: átfedés az erkölcs és a jog között, de nem szükségszerű; a törvény érvényes és betartandó akár igazságos, akár igazságtalan (ez is érvényes); bíró: jogszabályt alkalmazni a tényekre, nem erkölcsileg mérlegelni (pl: rabszolgatartás, nemzetiszocialista, kommunista diktatúra); érvény: közmegegyezés, nyilvánosság (kontrollálni tudja);;
· de: Nürnebrgi per (nem fogadták el: „Parancsra tettem.”), WMA (= World Medical Association: fenyegetés hatására sem használja fel orvos tudását az emberiesség törvényével szemben);;
· helyes törvényértelmezés: a jog az erkölcsi minimumot kodifikálja, ennél többet lehet tenni, a jogszabály nem elég (pl: udvariasság: nem büntetnek meg, ha nem köszönünk); a jogkövetés önmagában nem mindig kielégítő, az ember mindig fontosabb, mint a törvény (pl: Jézus: „A szombat van az emberért, nem pedig az ember a szombatért?” ökröt is itat, kihúzza a gödörből, körülmetélni lehet, de egész embert gyógyítani nem?, de nem akarja megszüntetni a törvényt, hanem tökéletesíteni); 
· fontos a törvényértelmezés (szigorúan betű vagy ki nem mondott szándék vagy saját lelkiismeret= morális intuíció (inkább, ha nehezebbet kíván, mint könnyítés)); a visszaélések félelmet szülnek;;
· tutiorizmus: mindig a biztosabbat választani (pl: hajtóvadászatkor a bokrot ki mozgatja, magzat lelke);;
· veszélyek: 
· a közvélemény hatása (sok meggyőzött ember, pl: kerékpárral közlekedés, abortuszt nem kell elvégeznie annak, akinek lelkiismerete tiltja (azonban mást kell keresnie));
· szándékosan tágan megfogalmazott jogszabályok (gumiparagrafus, kibúvó lehetőségek); 
· a törvény magatartást, erkölcsi tudatot befolyásolja (amit megenged, az nem lehet erkölcstelen, pl: sárgán villog a lámpa, akkor mindenki mehet- baleset); 
· túl sok felesleges vizsgálat, kezelés a törvénytől való félelem miatt (orvos elleni perek rosszabbodás miatt); 
· good samaritan (utcai baleset során nem perelhető, amíg nem fogad el pénzt);
· túlzott törvények (Angila: a beteg elutasíthatja, de elő is írhatja, hogy az orvos milyen kezelést alkalmazzon);
· a személyes szabadság korlátozása (pl: fertőző betegségek esetén karantén), HIV/AIDS (a szexuális kapcsolat magánügy, az is, ha megfertőződik); megoldás: szigorúbb kontroll (tudatos terjesztőkre, drogosokra);;
· Mo-on jogi szabályozás: Alkotmány, BTK, PTK, Egészségügyi Törvény (1997. évi CLVI. tv), Kőszegfalvi Edit: Egészségügyi és betegjogi kézikönyv (jogszabályok magyarázata);
· Egészségügyi Törvény: betegek jogait erősen hangsúlyozzák (pl: tájékoztatáshoz való jog), senkit sem szabad akarata ellenére kezelni (kivéve közvetlen életveszély, tudatzavar esetén, amikor bárki jogosult menteni, pl: öngyilkosokat meg lehet menteni);;
· orvosetika: az etikát nem magyarázni, hanem élni kell, de nem elég a jó példát látni, a követendő elveket ismerni is kell( Hawaii Nyilatkozat (pszichiáterek számára; szigorú lelkiismeret, személyes ítélőképesség, írott szabályok, irányelvek, lelkiismeret alakítása); sokszor etika ellentéte a törvényekkel (pl: Mo-on elhallgatják, abortuszt nem végző orvosok kizárultak);;
· a törvény feladata: a felismert igazság megvédése, a felfedezett bűncselekmények megbüntetése;;
· alap orvosi törvény: Hippokratész (ma is változatokra esküsznek, szövetét sokszor kifüggesztik); nem orvosok erre hivatkozva kérik számon őket; 

· öngyilkosság: sztoikus (ha bölcs nem tudja elviselni az élet terheit, megvalósítani erkölcsi értékeit, akkor megölheti önmagát (pl: Zénón, Kléanthész)), az elfogott felderítő (öngyilkos vagy áruló), orvosok (Cato orvosa meg akarta menteni, Seneca orvosa megitatta vele a mérget)- a beteg érdekében cselekedtek;;
· védőszent: Szent Kozma, Szent Damján;;
· orvosi etika alapja: betegek segítése, ha probléma, akkor konzílium; élet védelme- Mikortól védeni? Meddig? Szellemi és test fogyatékosokat védjük-e? Emberi kísérletek? Egyén élete vs közösség?;;
· modern deklarációk: egységes felfogás kialakítására törekvés, hivatkozási alap bizonytalanság esetén; Orvosok Világszövetsége (WMA= World Medical Association) állítja össze;

· Genfi deklaráció (1948, 1968, 1983, 1994): többször megújítva, de nincs benne magzatelhajtás, eutanázia; az emberi életet a legteljesebb tiszteletben kell tartani- tág értelmezés;

· Helsinki nyilatkozat (1964, 1975, 2000): az emberen végzett orvosi kísérletek;

· Sydneyi nyilatkozat (1968): a halál bekövetkeztének, megállapításának kritériumai;

· Oslói nyilatkozat (1970): terápiás abortusz (gyógyító céllal abortusz, hogy megmentsék az anyát);
· Tokiói nyilatkozat (1975): kínzásokban való részvétel megtagadása;

· Eutanázia deklaráció (1987, Madrid), Velencei nyilatkozat (1983), Magyar Orvosi Etikai Kódex (1998), Orvosilag segített – asszisztált – öngyilkosság (1992, Marbella);
· Lissszaboni nyilatkozat (1981): a betegek jogairól, később Baliban kiterjesztették;

· Hawaii nyilatkozat (1977): pszichiáterek számára irányvonalak (lelkiismeret helyes kialakítása, kezelni csak a beteg érdekében, az ő hozzájárulásával szabad; ha kéri a megszakítást, akkor teljesíteni kell, de más módon folytatni);
· irodalom: Ken Kesey: Száll a kakukk fészkére (a jobb életet kell választani);

· Biblia (etikai kódex);

· ETT TUKEB (= Egészségügyi Tudományos Tanács Tudományos és Kutatásetikai Bizottsága) nyilatkozata, Magyar Orvosi Kamara Etikai Kollégiumának állásfoglalásai, Etikai kódex (1998); belső szabályozás fontosabb lehet, mint az állami;;;
A bioetika alapelvei:
· etika: leíró tudomány, bemutatja az értékek alapján kialakult magatartásformákat és szokásokat; egy bizonyos népcsoportban általánosan vagy egy konkrét dologban (pl: abortusz, lopás); etika: elmélet, ethos: megvalósítás is;;
· normatív etika: értékek, normák alapján értékeli az emberi magatartást (mi a jó és rossz), keresi az alapokat és azok igazolását (pl: más kárán tanulni);
· általános etika: alapokkal, értékekkel, normákkal foglalkozik;

· speciális etika: a normákat alkalmazza csoportokra (pl: gazdasági, politikai, orvosi, bioetika);;
· objektív és szubjektív erkölcs: 
· objektív tett a cselekedet szubjektív pillanatával, belső szempontok (pl: hirtelen felindulás); de nem minden szubjektív (nekem jó, ha neked nem jó, pl: szadista másokat rugdos- nem elfogadott, éhezik valaki mellettem- elfogadott?); 
· az etika belülről kötelez (csúcs: erény), mások is így gondolják (egyetemes erkölcsi minősítések, pl: ártatlan ember megölése); 
· értelmes norma (hagyomány, értelmünkkel belátható); 
· örök törvény (lelkiismeret, ha valaki csak rosszat tesz, az lelkiismeretlen); 
· a hit segít (megvilágítja a törvényt); 
· pozitív törvények (emberek által meghatározott külső törvények, pl: Emberi jogok nyilatkozata);;
· tévedés: oka:
· vétkes tudatlanság: megtanulhatta volna az erkölcsi elveket, de nem akarta, nem szánt elég időt;
· nem vétkes tudatlanság: pl: nincs megtanítva emberi viselkedés szabályai, nem is tudta volna;
· legyőzhető: sikerül megvalósítani a jót;
· legyőzhetetlen: pszichológiailag nem tudja, próbálkozik, de környezeti hatások miatt nem tudja (pl: kleptomániás); de legalább küzdjön!
· kérdés: Hol a határ?; 
· fontos: objektív igazság belső meggyőződéssé váljon, közeledjen a szubjektívhez;;
· perszonalista bioetika: alapelv: a fizikai élet védelme; 
· a fizikai élet védelmének alapelve: a személy alapja, hogy él, de nem minden élet egyenlő (pl: állat- megesszük, de ne kínozzuk meg; vadászok előírásai, pl: természetes ellenségek kihaltak, ezért néhányat, de nem az összeset le lehet lőni), személy, perszóna az ember nemre, bőrszínre, népcsoportra való tekintet nélkül (pl: ha szlovák, attól még nem rossz- előítélet mentesség, nem általánosítani);;
· az egészség védelmének alapelve: az egészséghez nincs jogunk (pl: gyógyíthatatlan beteg), csak annak védelméhez (pl: védőoltás, de ez mindenkinek ingyen jár?, vesedialízis); mindig a jobb irányba terelni, de nehéz (pl: idősnek állandóan gyógyszer, allergiagyógyszer);;
· a szabadság és felelősség alapelve: saját és mások életének védelme felelősség (pl: betegen nem dolgozunk); de ne éljünk vissza vele; a szabadság feltétele, hogy él- terápiás együttműködés (pl: beteg érdekei és orvos felelőssége); felelősség (pl: szülő visszautasíthatja-e sérült gyermeke táplálását- a többiek támogassák a jó döntésben);;
· a teljesség vagy terápia alapelve: az egész test szükséges az élethez (részei is); de lehetséges egy részét eltávolítani, hogy megmentsük az egész életét (pl: kéz levágás, de nem saját magunk, pl: Afrikában minden halott után levág egy ujjat); sebész köteles segíteni; a fizikai egység védelme; feltételei: 
· cél: megmentsék az egészséges részeket (pl: szépészeti beavatkozásra nem érvényes);

· nincs más mód legyőzni a betegséget;

· van esély a sikerre (arányos az elért céllal, pl: halálán van és levágják-e a lábát?);

· a beteg beleegyezett;;
· a szociális és szusszidiáris alapelv: a társadalom szempontjából is fontos az élet (különben nem lenne társadalom, amíg termel, addig igen, de ha nem, akkor már nem?; a termelékenység lehet szeretet is, pl: nagymama); mindenkinek közös java az élet védelmének lehetősége- alap az egészségügyi ellátáshoz (pl: ingyenes elsősegély, egészségbiztosító rendszerek); 
szusszidiaritás: azt kell segíteni, akinek nagyobb szüksége van rá (pl: influenzás betegre és Alzheimeres betegre nem ugyanannyi pénzt adni); nem szabad a felsőbb szintnek átvállalni azt, amit az alsóbb is el tud végezni (pl: háziorvostól ne rögtön az intenzívre kis lázzal, amit otthon meg lehet oldani, azt otthon- veszély: alternatív gyógymódok);;
· a kisebb rossz alapelve: ha két rossz közül kell választani, akkor a kevesebb rossz következménnyel járót kell, de nem alkalmazható, ha emberi életek állnak egymással szemben (pl: gyilkos szándékkal támadó- ő vagy sok más; támadó kilövése rakétával- civil áldozatok);;
· a jótétemény alapelve: a jót elő kell mozdítani, a rosszat visszaszorítani, ne árts pozitív megfogalmazása (pl: emberi életek: ha nem tudom megmenteni, akkor nem megölöm, hanem jót teszek vele, esetleg nem hosszabbítom meg a szenvedését); nem elég a jóakarat (csak a szándék), hanem jótétemény is kell (világos cselekedet);;
· az autonómia alapelve: az ember alapvető tulajdonsága az önrendelkezés; már Ószövetségben is, Jézus („Amit akartok, hogy veletek tegyenek az emberek, ti is tegyétek velük.”); beleegyezés szükségessége (de nem a konkrét kezelési mód), inkább egy szövetség, bizalom (orvos tudása), ez nem szolgáltatóipar; diagnózis és terápia esetén is (pl: egy hetem van hátra, nem akarom tudni; terápia megválasztásában közreműködni+ egyéni szempontok, vallási (pl: Jehova tanúinál nincs vérátömlesztés, keresztény kevésbé abortusz)); pszichiátriai betegek esetén a törvényes képviselő dönt (pl: kóma, kiskorú);;
· az igazságosság alapelve: egyenlő bánásmódot kell biztosítani mindenkinek, az anyagiak igazságos elosztása (allokáció) a betegségnek megfelelően (nem feltétlenül azonos intenzitás); a lehetőségekhez mérten a neki szükséges kezelésben részesülni; problémás: katonaorvos (legsúlyosabb vagy helyreállítható);;
· a cselekedetnél fontos jóra való irányultság, a nyelv szabályai is erre tanítanak: amit teszel, azzá válsz, cselekedete visszahatnak ránk (pl: jótevő, igazságos, erkölcstelen; aki mosolyog, az kedves, aki lop, az tolvaj);;;
Az emberi embrió természetes fejlődése:
· 1970-es évekig az első 14 napról nem beszéltek, mert a nő nem érzékelte;

· Carnegie Embriológiai Intézet (Washington): boncolások, kivett méhek vizsgálata- szisztematikusan feltárta; Robert Edwards (1970): in vitro megtermékenyítés és kitenyésztés- megfigyelések; 1978: Luise Brown IVF(= In Vitro Fertilization) megtermékenyítéssel született; a kutatók a médián keresztül befolyásolják a közvéleményt;;
· Zygota (= megtermékenyített petesejt): 30 órán belül első osztódás (mitózis), utazik a petevezetéken; blasztomér (8 sejtes, lazán kapcsolódó sejthalmaz- differenciálatlan embrionális őssejtek- totipotencia: minden sejt képes teljes élőlénnyé fejlődni);;
· 3. nap: Morula (= szedercsíra, 16 sejt, specializáció: belső és külső sejtmassza, azaz embrió és trophblast( placenta= méhlepény);

· 4. nap: méh üregében, folyadék a sejtek közötti térben az üregben (= blastocele), az egész (=blasztocita): embrióblaszt, blasztocele, trophoblaszt;

· 6. nap: beágyazódott a méhfalba;
· 11-12. nap: teljesen beágyazódott;

· 15. nap: sejtek differenciálódása, megjelenik a primitív csík(gerincvelő; szövetek alakulnak;;
· belső koordináció: az új genom ellenőrzi a zigótát, Mary Warnock bizottság is megerősíti;;
· autonómia: világos: vándorol, belső energiáját használja, képes normálisan növekedni a méhen kívül is, független genetikai program;;
· folytonosság: saját életciklus, az élet a megtermékenyítéssel kezdődik;;;

Az emberi személy élete kezdetének és végének meghatározása:
· ember: aki az emberi fajhoz tartozik (pl: 46 kromoszómája van); ;
· személy: tulajdonságok lehetősége, nem aktuális megléte (pl: racionalitás, éntudat), Petes Singer: aktuális meglét alapján, így a magzat elpusztítható;;
· perszonalista nézet: fogantatástól a természetes halálig;;
· bioetika: az élet etikai kérdéseivel foglalkozó tudomány, de képviselt értékek függenek a szerző világnézetétől; mikor tekintjük embernek, régen tudtuk!;;
· az emberi személy életének kezdete: élet (megtermékenyítés), ember (species homo: kromoszómák száma), személy (külön kritérium- agykezdemény);

· élet vége: az utolsó sejt elhalása, tudatosság meglétének lehetősége (agy működésének végleges megszűnése);;
· ha elfogadják a gyereket akkor ok, ha nem akarják, akkor felülvizsgálni a nézeteket- senki nem akar saját gyermekének gyilkosává válni;;
· vélemények: 
· teológia: lélekadás (Isten teremti a testbe: azonnal vagy folyamatosan- végig 46 kromoszóma, tehát azonnal);

· filozófia: individualizáció (már biztosan nem lesz belőle két egyed, nincs ikresedés- 2 hét), gondolkodás (első agysejtek), életképes (méhben megtapad), méhen kívül életképes (első lélegzés); de a személyiség teljes kialakulása (lehet 20 év is);;
· tutoritizmus: teljes bizonyosságra törekvés (pl: mozgó bokor), II. János Pál pápa: az Élet evangéliuma;;
· biológiai halál: amikor utolsó sejtje sem él; az ember egészének halála (szívműködés, légzés, agyműködés együttes leállása, pl: lefejezettnek ver a szíve, de halottnak tekintik); EEG: agyműködés vizsgálata;;
· a halál időpontjának megállapítása: orvos illetékes, fontos lehet örökléskor (Kenyeres Balázs: Törvényszéki orvostan, 1909), ha látszólag egyszerre, akkor bíró dönt;
· a klinikai halál az egyén halála: biológiai folyamat, habár az életjelenségek (szívverés, légzés) géppel évekig fenntarthatóak;;

· szervátültetés: előtte biztosan meg kell állapítani pártatlan orvosoknak( Sydney-i deklaráció (1968): orvosi kritériumok, de Japánban nem fogadják el az agy működésképtelenségét- kevés szervátültetés; idegsejt hamar elpusztul, vese később; időpontját gondosan kell megválasztani;;
· teológia: 
· XII. Pius pápa (1957): aneszteziológus határozza meg a halál beálltát; a test éppoly fontos, mint a lélek; ahol a test él, azt nem szabad kioltani- lehetetlen a szervátültetés?;
· R.Schöning: halál beállta, amikor szervátültetés céljából a fenntartott mesterséges vérkeringés ellenére önálló élet már nem állítható vissza és a beteg öntudatlan;;
· G.Geilen: „Irreverzibilisen roncsolt aggyal az emberi test nem ember többé.” - a személy megnyilvánulása csak akkor lehetséges, ha az agy valamennyire ép;
· Talmud: a lélek 3 napig nem hagyja el a testet, megkísérli a visszatérést- bizonyíthatatlan;;
· görög filozófia: 
· Platón: a test a lélek börtöne, amelytől a halál szabadít meg- élet megrövidítése?; 
· Arisztotelész: test és lélek kapcsolata- élet meghosszabbítása;;
· lélek: az ember és állat közötti lényeges különbség, összefogja, irányítja a test részeit (az agy segítségével); ha az agy megszűnik, akkor az emberi test egységes is megszűnik, nincs többé lehetősége arra, hogy az ember, mint személy megnyilvánuljon; holttestet megillető tisztelet;;
· E. Bucher: a megkezdett mesterséges légzést és vérkeringés művi fenntartását szabad-e abbahagyni, és mikor?;
· Francz Bölke: a test és a lélek egymást kölcsönösen áthatják;

· Karl Rahner (1968): a halál beálltával kapcsolatos teológiai megfontolások- agyhalál;

· Rudolf Kautzky (1969): Concilium: a modern orvostudomány etikai problémái-halál: agyhalál (az agy szövete nem pótolható, az ember elveszíti a személyes individualitást), bár vannak állatok, amelyek az állományuk 1%-ból képesek regenerálódni;;
· Szécsény Andor: fokozatos átmenet a halálba, klinikai halál: szívműködés és vérkeringés két percen keresztül megszűnt, pontos módszer: EKG (= Elektrokardiográfia)( biológiai= abszolút halál: klinikai halál után 6 perccel már nem éleszthetők újra, KIR véglegesen elpusztul, EEG (= Elektroenkefalográfia)-vel megfigyelni; agyi aneográfiát végezni (agy vérellátottsága), de haldoklón nem jó, halotton meg mindegy;;
· első szívátültetés: ha kivesszük, akkor tuti meghal, tehát meg kell állapítani, hogy a beteg valóban meghalt-e;
· gyógyszermérgezés: külön eset, a kómából fel lehet teljesen épülni- nem szabad szervet eltávolítani, a Genfi Deklaráció is külön elbírálja, magyar szabályozás (1972);

· ha az agyhalál biztosan megállapítható, akkor a lélegezető készülék kikapcsolható, nem kell az életműködést minden eszközzel fenntartani, a szervek kivehetőek;;
· Wilfred Ruff: értéksorrend elve: rövidesen biztosan meghaló emberből kivenni a szerveit, így más életeket menthet meg;

· O. Briscoe, R Thompson: halál előtt kivenni a szívet, vesét, de ezt a beteg beleegyezésével sem szabad (eutanázia);

· Nizsalovszky: „az idő előtti élőből történő, a továbbélést önmagában kizáró szervkivételt nem lehet semmiféle jogérvvel igazolni.”

· dán ápolónők sztrájkja: régi dán törvény: a haláltól számított 6 órán belül a halottat nem szabad a halálos ágyából kiemelni- 12 veseátültetés elmaradt- meghaltak;;
· A. Sustar: a biztosan haldokló betegnél bizonytalan módszert is szabad alkalmazni, ha nincs más kiút; de az orvosok a biztonságra törekednek;

· visszaélések megakadályozása: Szervezeti Szabályzat;;;

Abortusz:
· Hippokratészi eskü: nem segítek hozzá egyetlen asszonyt sem magzata elhajtásához;
· Genfi Deklaráció: az emberi életet kezdetétől fogva a legteljesebb tiszteletben tartom;;
· abortusz: a terhesség spontán megszakadása vagy művi megszakítása az első három hónapon belül (tágabb értelem: 7. hónap, ezután koraszülés); a spontán abortusz nem erkölcsi probléma;

· szelektív abortusz: több megtermékenyített petesejt közül egyeseket kiirtanak;;

· tájékozatlanság: sok abortusz, ebből sok keresztény; orvosi szaksajtó: technikai szempontok, érzelem nélkül (2 hónaposan 4 cm! magzat); még a nőgyógyászok sem tudják mindig, hogy mit tesznek (utólag megnézi- nem teszi többé);;
· etikai problémák: nem lehet tisztán tudományos szempontból nézni, hanem észérvek és indulatok, előítéletek, érzelmek; kérdés: megölöm a magzatot vagy sem?;
· a túlnépesedés Mo-on nem indok (de cigány: „Ölje meg a doktor őr a maga fajtáját ha akarja, de az enyémet nem!”), Alfa Szövetség: a még meg nem született életek megmentésére;;
· társadalom etikai értéke: mennyit áldoz azon társaira, akik ezt nem tudják visszafizetni (pl: krónikus beteg, meg nem született, gyerek, idős); szülők támogatása fontos, nem csak az anyagi javak;

· használt szavak: áldott állapot, várandós, másállapot, terhes;
· ha várják, akkor ok, ha nem, akkor kérdések; A magzat ember? Személy? Kezdettől? a fogantatástól 2 héten belül már általában nem kérdés; a szülők nem akarnak gyilkosok lenni- kibúvók, magyarázatok;;
· Kis János: Abortusz: senki sem köteles saját szerveit és testét rendelkezésre bocsájtani, hogy ezzel mások életét megmentse- jogos a magzat megölése?;

· Peter Singer, Norbert Hoerster: csak azok élete védendő emberként, akiknek van éntudatuk és racionalitásuk- 1 éves gyerek? szellemi fogyatékos? öreg? alvás közben?;;
· van-e jogunk mások meggyőződése ellen törvényt hozni? ha valamit nem tartunk bűnnek, akkor nem is lehet törvényt hozni ellene? (pl: lopás: tolvaj nem tartja bűnnek);;
· Tapolyai Mihály: TAT teszt (= Murray teszt): képek alapján történeteket talál ki- meghatározó motívumokat, magatartásformákat, konfliktusokat fejez ki a személyiségéből (pl: abortuszra várók 70%-a gyilkossági helyzet);;
· genetikai kísérletek: csak sejthalmaz? vagy élet?; Pajor Attila: vivszekció= élve boncolás;;
· megoldás: lassú, szeretetteljes meggyőzés, lelkiismeret alakítása; jobbélet, erkölcsi újjáépítés, szűk út nehéz szakaszokkal;;
· emberölés joga: parancs, saját élet védelme (jogos önvédelem), bíró (a törvény alapján)- a legveszélyesebb hely az anyaméh?;;
· orvosi indokok:

· az anya életének, egészségének védelme: ritkán, mert általában spontán abortusz vagy szülés megindítása; néha dönteni kell az anya és a gyermek élet között- hősies önfeláldozás?; sokszor elkerülhető (pl: gyerek feje bennragad- császármetszés);;
· a magzat fejlődési rendellenessége esetén: a magzat legfőbb érdeke, hogy éljen, nem tudjuk megkérdezni (amikor már meg lehetne kérdezni, akkor már gyilkosság);;
· kriminológiai indok: megerőszakolás, de a magzat mennyiben felelős ezért? megoldás: örökbeadás;;
· szociális indok: anyagi szempontok (pl: Svédország: inkább a 10 éves gyerekét ölje meg, az többet fogyaszt); az állam is felelős; férfitársadalom nyomása;;

· a jogi szabályozás alapelvei:
· indikációs szabály: előbbi indokok;;
· időbeli korlátozás: bizonyos életkor előtt nem kell indikáció (pl: Mo az anya válsághelyzete elég);;
· az orvosok lelkiismereti gondjai: aki nem hajlandó, az kizáródik a nőgyógyászok közül; 
· Magzati élet védelméről (1992. évi LXXIX: tv): a szülészeti osztályon biztosítani kel egy terhesség-megszakítást végző csoport működését; az orvos nem kötelezhető, de keresnie kell valakit, aki megteszi helyette- inkább azt veszik fel, akik elvégzik; nincs nem állami vagy önkormányzati kórház, ahol nőgyógyászat van;;
· Magyar Orvosi Kamara: lelkiismereti okból elzárkózhat, ezért hátrányos megkülönböztetés nem érheti;;
· humanista érvek: kannibalizmus, jogtalan kizsákmányolás, nemzetgyilkosság; inkább Életvédelmi Törvény kellene; Szülészek az Életért;;
· Magzatvédő Társaság perszonalista alapelve: a fogantatás pillanatától emberi lény- konszenzuson határozat;;
· katolikus Egyház: a szülés előtti diagnosztikus beavatkozások is tilosak, kivéve, ha a magzat gyógyítása érdekében történik; súlyos bűn, ha rendellenességet vagy örökletes betegséget mutat ki- ezért abortusz (Svájc: biztosító nem vállalja a többletköltségeket, ha vizsgálat nélkül születés után derül ki a rendellenesség); Kalifornia: nem kötelező elvégezni (lelkiismereti ok);;
· következményei: pszichés tünetek, abortusz utáni tünetcsoport (= Post Abortion Syndrom), öngyógyító csoportok, alkoholizmus, depresszió, öngyilkosság, önértékelési zavarok, rémálmok; következő gyerek: koraszülés, fejlődési rendellenesség;;
· az Élet evangéliuma: 
· keresztény hagyomány: ókeresztény is megmondja („ne hajtsd el magzatod, a megszületett gyermeket ne öld meg”);

· első századokban is büntetik az abortuszt; kánoni törvényhozás: kiközösítés (de lehet bűnbánat);

· már a II. vatikáni Zsinat is elítéli (abortusz és gyermekgyilkosság szörnyű bűncselekmények); Donum vitae (1987): az emberi lényt fogantatásától kezdve személynek kell tekinteni;
· komoly tudományos alapok, következtetései biológiai-genetikai tényeken alapulnak; 

· szörnyű bűncselekmény, az élet sérthetetlen joga; manapság az abortusz bűne halványodik, az erkölcsi érzék válsága, képtelen a jó és a rossz megkülönböztetésére; bátorság kell, szembenézni az igazsággal, nevén nevezni a dolgokat, semmi önáltatás(egy ember megfontolt és közvetlen megölése(szándékosság; 

· nem jók az indokok (saját egészség, megfelelő életszínvonal); 

· vétkes: anya, apa, rokonság, orvos, törvényhozó, eg. intézmények vezetői; 
· példamutatás: fogyatékos gyermeket is örökbe fogad;;
· következtetések:
· személyi-lelki gondok: az élet kezdetének meghatározása, nem várt gyerek, abortusz utáni tünetek;;
· nemzeti katasztrófa: abortuszok számában vezető (90.000/év), csökkenő lakosság, a nép nem akar élni (öngyilkosság nő); Kínában kötelező abortusz;;;

Szexológia:
· orvosetikai törvény (hippokratészi eskü);: soha nem szabad kihasználni a beteg kiszolgáltatottságát, a hálát sem, akkor sem, ha maga ajánlkozik fel;;
· fontos: nem szabad elhagyni, de nem is csak a szexuális parancsokat követni (nem kell ott is bűnt látni, ahol nincs); szexuális munkagépek vagy prűd aszkéták;;
· Freud: pánszexualizmus- csak ennek a fényében látja az embereket (egysíkű filozófia), kereszténység csak elfojtásos neurózist okoz?;;
· kereszténység: követni az isteni törvényt, a keresztény nézetek eltérőek, nem egységes; általában a szexualitásról alkotott vélemény a házasságról alkotott véleménytől is függ;;
· beteljesült szerelem: egyenjogú, egymást kölcsönösen szerető, megbecsülő felek (ellenpl: használt egy nőt); ha ez valódi, akkor véglegességet kíván;;
· házasság: tudatos, végérvényes, megváltoztathatatlan döntés (Ásó, kapa, nagyharang; még élet után is összetartozik)- nem felbontható (esetleg eleve érvénytelen volt); protestáns: célparancs, a felbontás bűn, de megbocsátható;;
· önkielégítés: Tóth Tihamér: nem a szexuális fejlődés kötelezően végigjárható útja, hanem súlyos bűn (megbánható); a vágyakat szublimálni kell (pl: sport); az önkielégítés nem lehet a szerelem pótléka- önfegyelemmel megoldható;;
· önmegtartóztatás: a szüzesség minden korban erény volt, sőt a nők számára sokáig kötelező előírás (pl: ma is- muszlim); ma: sajnálnivaló, aki tiszta akar maradni; kettős erkölcs: ma lejjebb szállított mérce; pedig fontos lenne a tisztelet; problémák: terhességmegelőző hormonális tabletta- káros hatások;;
· érett szerelem: házasságon belül a teljes, kölcsönös szexuális örömszerzés erkölcsileg is helyes kívánalom, ha nem zárja ki teljesen a gyermekáldás lehetőségét- Egyház nem tiltja, csak megvan a kerete; óvni kell, hatalmas energiákat szabadít fel; a kölcsönösség jelentősége (egymás vágyait megismerni- különbségek);;
· pszicho-szexuális problémák: a válások legnagyobb oka a szexuális meg nem felelés (hindu: jobb, ha a szülők választják a házasulandó feleket)- szabad szerelem, próbaházasság érvei, de valóban nem genitális, hanem pszichés problémák (el nem hált házasság- nem érvényes); megoldás: pl: fél órát egyik beszél, felet a másik a kapcsolatukról;;
· próbaházasság: „Engem ne próbálgasson senki!”; a jó próba a kirándulás; áldozatkészség, tud parancsolni vágyainak;
· próbálja meg mással: ez házasságtörés- nem megoldás; inkább szaktanácsadó;

· nyitott házasság: szabad szexuális kapcsolat- szabadság (6 éven belül minden ilyen pár elválik), de ez házasságtörés; Gyökössy: ha nincs Isten, akkor a háromszögbe valaki más belép (munka, más valaki, alkohol); inkább szeretet és megbecsülés;;
· homoszexualitás: bűn, tilos a homoszexuális párok gyermeket fogadjanak örökbe; ha nem képes más neművel szexuális életet élni, akkor megtartóztatás; minden ember iránti szeretet, de nem helyeseljük a magatartásukat (tantestület kötelezően homoszexuális tagja);;
· AIDS: legbiztosabb megelőzés a monogám házasság; gumióvszer (de a részecskék átjutnak); nem a mi dolgunk az ítélkezés (a beteget nem elítélni, hanem meggyógyítani kell); épp a szabad szerelem a legveszélyesebb- nincs is örök hűség; megfertőződéstől megelőző rendszabályokkal kell védeni;;;
Tájékoztatás:
· tájékozott-tájékoztatott beleegyezés: a megfelelő tájékoztatás utáni egyetértés (műtét előnyei, kockázata, mellékhatások, szövődmények), orvosi titoktartás;;
· Salgó-eset: járási panasz, beleegyezett, megbénult, perelt, nem volt szakmai mulasztás (ritka szövődmény), de mégis elmarasztalták az orvost, mert nem adott megfelelő tájékoztatást( megszületett a tájékozott beleegyezés elve; ;

· alapelvek: autonómia és segítés;;
· önrendelkezési jog: csak a tények ismeretében lehetséges, ehhez kell a tájékoztatás; tisztánlátás (pl: reformáció: Szentírást olvasni, francia forradalom: egyenlő elbírálás); kérheti, hogy nem tájékoztassák (de ha komoly dolog, akkor ismét megkérdezni); nem szabad akarata ellenére kezelni (pl: Jehova tanúinak nincs vérátömlesztés);;
· tájékozódás: formális tanulás, elméleti és gyakorlati ismeretek; 
· a tájékoztatás módja és kiterjedése függ a szokásoktól; kölcsönös megbecsülés, emberi jogok komolyan vétele, bevésett paradigma, bizalom (megbízható a tájékoztatás, az oktató is helyesen oktatott, a tények alapos ismeretében); a beteg problémáira koncentrál (ami közvetlenül érinti, pl: eligazodás, jogok); folyamatos, emberi, egyenrangú;
· módjai: egyszerű, részletes szóbeli, írásbeli, egyéb;;

· problémák: betegen az ítélőképesség csökken, ismeret közlése vagy elzárása (rosszul fogadja: depresszió, öngyilkosság)- az őt érintő kérdésekről tudnia kell, ki dönt az adott kérdésben, elesettség mértéke, állapotától függetlenül tudjon saját állapotáról, nem érthető a betegnek (másokhoz fog fordulni, a sorok között olvasni, magyarázatokat találni), csak azért tájékoztat, mert törvény írja elő, tisztelni (ha gyerek, fogyatékos is)- saját szintjén;;
· orvos kötelessége: állapot ismertetése (adatok, leletek, feljegyzések), testi, lelki gyógyítás, a megoldás helyességének elbírálása (jogász is), szabad választás lehetőségének megteremtése (eljárás kockázata, elhagyás következményei), tilos hazudni- fokozatos tájékoztatás, kellő időt fordít; 
· régen jó atya= paternalista (megmondta, mit kell tennie a betegnek, ha meg akar gyógyulni); ma megkötések, túlzott jogi szabályozás(ellenség a beteg?;;
· nem kell engedély: életveszélyes állapot, megkezdett műtét esetén;;

· a kezelőorvos tájékoztathat, de beleszólnak a gyógyszerészek, hozzátartozók, ápolónők, takarítók, betegtársak;
· beteg: nem lehetnek személyes tapasztalatai, nem lesz profi, megfelelő tudású, megbízható orvostól tájékozódik? (mindenkit csak a legjobb orvos kezelhet?), saját ügyében objektívan dönteni, nem szabad túlhajtani a tájékozottságot, lelkiatya (nem felkért tanácsadók)- lelkiismeret helyes alakítása;;

· törvényi szabályozás: MOK Etikai Kollégium: A betegek tájékoztatásáról (1994): az orvos erkölcsi kötelessége a beteg megfelelő tájékoztatása; 1997: törvény;;
· egyéb: katolikus egyházi nyilatkozatok, Pro-Life mozgalom, Keresztény Ökumenikus baráti Társaság, Keresztény Orvosok Magyarországi Társasága, Keresztény Értelmiségiek Szövetsége, Magzatvédő Társaság, Pacem in Utero, Szülészek az Életért;;
· megoldás: bizalom (fontos, csökkent- kiszolgáltatva az orvosnak), egyenlőség, emberi méltóság, tisztelet, közös nyelv (jogász, orvos, laikus), érthető magyarázat (példákkal), gondoskodás (a beteg érdeke az első), tudomány, megfelelő jogi szabályozás (mellérendelt viszony: orvos-beteg);;;
Eutanázia:
· harcolni az életért, de a haldoklót elengedni (nem a halálba menekülés- növekvő megsemmisülési vágy, sok öngyilkos, rossz életminőség?);;
· Hippokratész: „Senkinek sem adok halálos mérget, akkor sem, ha kéri, és erre vonatkozólag még tanácsot sem adok”;;
· eutanázia: jó halál, az a beavatkozás, amikor valaki szándékosan előidézi a beteg halálát; sokszor szándékosan összekevert fogalmak;;
· aktív eutanázia: halálba segítés, tevőleges, betegek megölése;;
· passzív eutanázia: halálig kísérés, mulasztás, hagyjuk meghalni, nem hosszabbítja meg a szenvedéseit, de nem szabad erőszakosan megrövidíteni az életét;;
· palliatív terminális medicina: nem eutanázia, lemond az eredménytelen kezelésről, de fájdalomcsillapítás, etetés, gondozás, társaság; célja a végső állapotba jutott a tudomány mindenkori állásfoglalása szerint gyógyíthatatlan beteg testi és lelki szenvedéseinek csökkentése (pl: gyógyíthatatlan beteg utolsó napjaiban nem tesz meg mindent szenvedéseinek meghosszabbításáért);;
· problémák: 
· halált kívánja (igazából szenvedéseitől akar megszabadulni), eutanázia (hogy bizonyítja utólag, hogy a beteg valóban kérte?), ami jogilag megengedett, az erkölcsileg is helyes? utasításra lehet ölni? orvos=hóhér?, társadalmilag nem hasznos csoportok kiirtása?;;
· halált kíván: fejlett (félelem a túlkezeléstől, mesterségesen meghosszabbított élet- emberhez nem méltó), fejlődő ország (félelem a szenvedéstől, kiszolgáltatottságtól, elhagyatottságtól);;
· ölési ösztön kiélése: Káin-Ábel, pallosjog, párbaj, agresszív emberek( nem vagyunk élet urai;; orvos kötelessége: az életet védeni, a beteg fájdalmát csillapítani, helyesen cselekedni, kompromisszumkészség, ha nem tud egyértelműen véleményt formálni, akkor ne!, ne ártson, hallgasson a lelkiismeretére;;
· könyörületes halál: évek óta tehetetlenül fekvők;;
· törvényi szabályozás: 
· Hollandia, Ausztrália (visszavonták); 
· MOK Etikai Kollégiuma: az eutanázia minden formáját elutasítja; 
· WMA (Orvosok Világszövetsége): madridi (eutanázia), velencei nyilatkozat (terminális betegségekről) összhangban MOK-al; 
· WMA Genfi deklaráció: esküminta, de nem említi az eutanáziás és magzatelhajtást (csak: az emberi életet a legteljesebb tiszteletben kell tartani); 
· Sydney-i nyilatkozat (1968): a halál bekövetkeztének megállapításának kritériumai; 
· Biblia, XII. Pius pápa beszéde (1957): az ember joga, hogy méltósággal haljon meg;;
· mellette: szenvedés elkerülése, méltósággal meghalni (nincs kiszolgáltatva, nem fölösleges- túlkezelés veszélyét elkerülni), rossz életminőség (nemzetiszocialista: életre nem érdemeseket kiirtották, pl: fogyatékos);;
· ellene: szenvedésre van fájdalomcsillapítás, életminőség szubjektív;;
· tájékoztatás: fontos, közéleti és egyházi vezetők, eskü szövegének átalakítása, állami szervek segítsége; a beteg fájdalmának csillapítására használt gyógyszerek mellékhatásaként az élete megrövidülhet; környezet szerepe, bátorítás, vigasztalás; félelem (kérés nélkül elvégzett eutanázia); helyes szóhasználat (nem zsonglőrködni, pl: átsegíteni a túlvilágra, megszabadítani szenvedéseitől);;
· kérdések: Mikortól, meddig és milyen életet védünk?;;
· öngyilkosság: a halál választása (méreg, ugrás, akasztás, gyógyszerek), de káros szokások is (dohányzás, ivás);;
· élet védelme ( autonómia tisztelete (senkit sem szabad akarata ellenére kezelni), de öngyilkossági kísérletre nem vonatkozik;;
· Bibliai példák: Saul (harc közben) és Razisz (jó, feljelentették)beledőlt kardjába- nem foglal állást;;
· sztoikus: ha nem tudja elviselni az élet terheit vagy megvalósítani erkölcsi értékeit, akkor a körülmények megfontolása után önként távozhat az élők sorából;;
· Hippokartész: eskü;

· keresztény nyilatkozat (XII. Pius): „nem vagyunk arra kötelezve, hogy rendkívüli eszközök igénybevételével hosszabbítsuk meg az életet” (pl: inoperábilis gyomorrák- 3x újraélesztették);;
· asszisztált suicidium: Szókratész orvosa segített kiinni a méregpoharat, Cato orvosa segített életben maradni; 

· WMA (Orvosok Világszövetsége, 1992, Marabella): orvos gépet ad, gyógyszert (és halálos dózist), de beszámíthatatlan, depressziós betegek- etikátlan; de ha a beteg elutasította a kezelést, akkor nem etikátlan;;
· a halálhoz való jog nem jog; Halálhoz való jog társaságok világszövetsége;;
· Széll Kálmán: javallat hiányában a rendkívüli élethosszabbító eljárásokat és/vagy újraélesztést tudatosan nem alkalmazzuk; túlbuzgósággal és közönnyel egyaránt ártunk;;
· méltósággal meghalni, táplálás, fájdalomcsillapítás, társaság, alázatos elfogadás, Hospice mozgalmak;;
· Tokiói deklaráció: kínzásoknál az orvos kötelességei (ha egy rab visszautasítja a táplálkozást, akkor nem szabad mesterségesen táplálni);;

· problémák: 
· helyettesítő bírósági döntések (a beteg várható álláspontját képviseli, de egészséges felnőtt hogy tudja képviselni egy fogyatékos csecsemőét?- nem objektív); 
· bizonytalan kimenetelű műtétet nem kötelesség vállalni (ez nem öngyilkosság)- a betegnek joga van eljárást választani és megtagadni; 
· mérlegelni kell a gyógyulás valószínűségét, tisztában lenni az előnyökről és hátrányokról;;
· Az Élet evangéliuma: 
· mai szemlélet: az élet csak addig jó, amíg élvezetet és jólétet hoz, ezért a szenvedés és fájdalom elviselhetetlen kudarc, amitől mindenáron meg kell szabadulni; teljes önrendelkezési jog- saját élet felett is, önmaga számára ő a kritérium és norma; a halál kultúrája elterjedt; hatékonysági gondolkodás (a gyenge életnek nincs értelme);;
· az eutanázia a szándékban és a módszerekben van; a túlbuzgó gyógyítás megelőzése; aránytalan beavatkozásról le lehet mondani (az nem öngyilkosság); értelmet adni a szenvedésnek (ha ez nem megy, akkor csillapító kúrák: elviselhetővé tenni a fájdalmat, az utolsó időben narkotikum is megengedett), emberi környezet;;
· az eutanázia elfogadhatatlan- hamis jóság, emberölés; az öngyilkosság súlyos erkölcsi rossz; segített öngyilkosság: bűntárs; veszélybe kerül a kölcsönös bizalom;;
· megoldás: a szeretet és az igaz jóság útja, ami emberi természetünkből fakad; segítségkérés, szolidaritás, a feltámadás remények, ráhagyatkozás Istenre;;;
Hospice mozgalom:
· Cicley Saunder (1967, Anglia): kíséret a halálig, azoknak a betegeknek, akik várhatóan már csak néhány napig/hétig élnek;;

· fájdalom csillapítása (akár morfium is), méltóság, emberi mód, tudatos készülés, szeretet, barátságos légkör, téríteni, empátia, együttérzés (csak ha elképzeltük saját halálunkat), szentségek, vigasztaló szó, rokonszenv, remény, világos, őszinte és folyamatos tájékoztatás; vigasztalni a hozzátartozókat is;;
· változatai: otthon (legjobb), kórházban pallatív osztályon, nappali szanatóriumban, Hospice intézményben;;
· Hegedűs Katalin: Halálközelben, Böszörményi Dalma: Hospice kézikönyv;

· problémák: 
· orvosnak perceken belül kell nehéz, felelősségteljes döntéseket hoznia- egyéni megítélés, tudás, intuíció; 
· elengedni tudni; Albert Schweitzer: „az élet tiszteletéhez a halál tisztelete is hozzá tartozik.”;;;
Tradíció és környezeti jog:
· tradíciók, hagyományok életünk részei (pl: Karácsony), de környezetvédelem is fontos (pl: természeti erőforrások kezelése); a jogi szabályozás nem kielégítő, ezért más magatartási formákat is figyelembe veszünk;;
· tradíció: tradere (= átadni), bármilyen hagyományt, szokást a régmúltból;;
· hagyomány: az elődök örökségéből cselekvések, amelyek nemzedékről nemzedékre változatlan formában átadódnak- szociokulturális öröklés (beleszületik és tovább viszi), társadalmi értékrendet és világszemléletet is tükröz;;
· környezeti információ: segít megoldani a környezeti problémákat (pl: Bős-Nagymaros), a környezetvédelmi jog kialakulóban, a múlt tapasztalatai, nem szabad kihasználatlanul hagyni; jogi elveket is bele lehet szőni (pl: fenntartható fejlődés);;
· környezettel kapcsolatos magatartás: tradíciók vezérelték (pl: földművelés fejlődése, indiánoknál a fák tisztelete, totemoszlopok- természet tisztelete), az őslakosok tudása (kulturális értékek, rituálék, hitek, szaporítási módszerek, közösségi szabályok, az ökoszisztéma kezeléséről szerzett tudás)- együtt él a természettel, tiszteli a környezetet, annak szerves része;;
· Wendell Berry, környezetvédő: „Környezeti problémáink gyökereit tekintve nem politikaiak, hanem kulturálisak, országunkat nem a rossz politika rombolja le, hanem a rossz életmód, életszemlélet.”; ma: individualizmus, elidegenedés, gazdasági ésszerűség, materializmus (a keleti kultúrákban kevésbé rossz a helyzet);;

· szükséglet: fejlődés és környezetvédelem (Sri lankai ősi civilizáció);;
· keresztény tradíciók: a vallások is hagyományokra épülnek; dokumentumok a környezetvédelemről:

· European Christian Environmental Network: az ember feladata a felelős kezelés, fel kell ismerni az okozott károkat és nem szabad csak árukká és szolgáltatásokká alakítani a természeti erőforrásokat;;
· XXIII. János pápa: Pacem in Terris enciklika: a közjóban minden polgárnak részesülnie kell, bár különböző mértékben tekintetbe véve az érdemeket, állapotot; közjó( közös örökség;;
· Kompendium (2004): az egyház társadalmi tanítására vonatkozó pápai megnyilatkozások; környezetvédelmi fejezet; alapvető emberi jogok, a jövő generációk érdekei, a fogyasztói társadalom kritikája (létezés helyett birtoklás- meg kell változtatni), az életmód befolyásolja a környezetet;;
· Velencei Nyilatkozat: az ember kulturális, civilizációs változása, életmódjának veszélyei; vissza kell térni az alázathoz, fel kell ismerni a hatalom korlátait, tudásunk és ítélőképességünk határait; közös erőfeszítések;;
· Magyar katolikus Püspöki Konferencia (2008): körlevél, a válság okai, letérés a hagyomány útjáról; a technológiai optimizmus nem elfogadható (majd a technikai fejlesztések megoldják), korlátlan növekedést feltételeztünk, változtatni kell az életfelfogásunkon, kevesebb erőforrást kell felhasználni; az uralkodást jó értelemben kell venni- gondoskodó uralom;;

· buddhizmus- hagyományos bölcselet kezeli a problémákat, időn és vallásokon átnyúló alapigazságokat tartalmaz;;
· jogban a hagyományok:

· Emberi Jogok Egyetemes Nyilatkozata: minden személynek joga van a közösség kulturális életében való szabad részvételhez, a művészetek élvezéséhez, valamint a tudományos haladásban, és az abból származó jótéteményekben való részvételhez;;
· Egyezmény a világ kulturális és természeti örökségének védelméről;

· Egyezmény a szellemi kulturális örökség védelméről: 
· olyan szokás, ábrázolás, kifejezési forma, tudás, készség, valamint az ezekkel összefüggő eszköz, tárgy, műalkotás, amelyet közösségek, csoportok kulturális örökségük részeként elismernek; nemzedékről nemzedékre hagyományozódó, identitás és folytonosság érzése, sokszínűség, emberi kreativitás tisztelete; 

· szükséges lépések: oktatás, tudatosság, szakmai képességek, az örökség társadalmi elismerése, tisztelete, tudásátadás, tájékoztató programok;
· a fejlődés kulturális vonatkozásai ugyanolyan fontosak, mint a gazdaságiak;

· fenntartható fejlődés elve, a kulturális sokszínűség védelme, társadalmi részvétel, jövő generációk;

· a kultúra integrálása a fenntartható fejlődésbe;;

· Európa Tanács: tervezett keretegyezmény: kulturális örökséget emeli ki;;
· Riói nyilatkozat a környezetről és fejlődésről: hagyományok, tradicionális tudás és környezet kapcsolata; az őslakosok gazdálkodása- támogatni kell, részvétel a fenntartható fejlődésben;;

· Biológiai Sokféleség Egyezmény (Rió);;

· Európai Táj Egyezmény: közös örökség védelme, elősegíti a helyi kulturális fejlődést, alapvető eleme az örökségnek, identitás megerősítése, összekapcsol a fenntartható fejlődéssel;;
· vallások: anyagi és szellemi örökség megóvása, összhang a fenntartható fejlődéssel, tudás átadása, életszemlélet és életmód hibáinak feltárása, visszanyúlás a gyökerekhez;;

· a hagyományok a történelem során fejlődtek, változtak; a jövő generációinak tudásforrása; a környezeti problémák gyökere szokásainkban, kulturális és társadalmi körülményeinkben; felfogás változtatása, a környezet megértése; a tradíciók megérdemlik a jogi védelmet;;
· a modern jog ősi elemei: 
· a közös és megosztott felelősség gondolata,
· a gondnokság elve (környezet iránti felelősség), 
· a jövő generációk jogai, 
· a részvételi jogok,
· a közjavak megfelelő használata, 
· a fenntartható fejlődés;;;
A természetfelfogás változásai az európai kultúrában:
· környezeti etika: 60-es években jelent meg a globálisan érzékelhető változások miatt; minden jelentős politikus elismeri, fogyasztási-vásárlási spirál, a teljesítményt nem csak anyagi növekedésben kell mérni, technológiai és társadalmi fejlődés is szükséges (pl: zöld pártok), új célkitűzések;;
· a környezeti etika feladata: morálfilozófiai szinten a jó fogalmának új meghatározása, kérdések megválaszolása (pl: állatvédelem, természetvédelem, genetikailag módosított élelmiszerek); elképzelhető-e változás a természethez való hozzáállásban vagy adott (pl: csak a haszonelvűség, erőforrás, a környezetvédelem csak luxus); az emberiség fennmaradásának kérdése, nem gazdasági;;
· alapkérdés: Hogyan viszonyulunk a természethez, milyen kapcsolatot feltételezünk az ember és az emberen kívüli világ között?;
· fontosabb váltások: ma már az egész világon hasonló gondolkodásmód;
· természeti (= szakrális) állapot: ősközösségi társadalom (kőkor, halászó-vadászó-gyűjtögető), alá-fölérendeltségi viszony- transzcendens; nem tudja befolyásolni, függenek a természettől- kiszolgáltatottság- isteni erővel való azonosítás, a természet szentsége (mágikus szertartásokkal befolyásolni, pl: szent fa, szent folyó)( csak kérés, nem erőforrásként felhasználás;;
· földműves: a keze munkájával befolyásolja a viszonyokat (nem csak gyűjt, hanem átalakít, célzottan termel); közösség a természettel, együttműködő, partneri viszony- kölcsönös függőség, hatalom- partner (istenkép is így változik!); mesterséges ökoszisztémákat hoz létre (pl: erdőirtás, termelés); kiszolgáltatott a természeti erőknek (pl: áradás, állatbetegség); a természet egy eleven szövet, megfelelő viselkedés esetén bőségben lehet élni (ne sértse meg)- gyümölcsöző;;
· közel-keleti tradíció: tapasztalat: az ember pusztulására törekvő természet (pl: szárazság), idea: kert (óperzsában paradicsomot jelent, kiszakítja a környezetből és átalakítja); érintetlen természet: a puszta (kivonulás a társadalomból, a megkísértés, vezeklés helye); az ember által kialakított mesterségesen létrehozott világ kívánatos, amely az ember túlélését szolgálja( a természet célja az embert szolgálni;;
· Platón és a görög filozófia: ideatan: a valós világ csak halvány leképeződése az ideák világának (pl: barlanghasonlat: világ-valóság – árnyék-emberek); idea: egy fogalom ideális, állandó állapotát jelenti (pl: a szép, a jó, a ló, az ember), szép=jó, a világ távol ettől, változik, ezért rossz (pl: szép nő 30 év múlva, táj vihar után); tapasztalás: kézzelfogható szépség- magasabb rendű- idea; a szellem magasabb rendű az anyagnál, a természetnél( kettéválasztott világ (objektív, idea, szellemi és anyagi világ): ember és természet dichotómia-párok (értelem és érzelem, férfi és nő, szellem és anyag);;
· kereszténység, középkori teológia: a közel-keleti hagyományt EU-ba, Teremtés könyve (a világot az ember javára és használatára alkotta Isten)- a természet célból van, emberi felsőbbrendűség; a világ a Sátántól való; megváltástörténet (ember és Isten viszonya áll a középpontban): megszabadulni a bűntől- a világ csak kulissza; 
alternatív megközelítések: Assisi Szent Ferenc: a teremtmények testvérisége; ortodox: a kozmosz a logosz megtestesülése (anyagi világ Isten igéjének megtestesülése)( a természet alávetve az embernek, de az ember is alá van vetve az isteni akaratnak (nem lehet öncélúan alakítani a világot);;
· reneszánsz: az ember a középpont, minden dolog mércéje (arányosság, aranymetszés, ennek mintája az emberi test)- a természet is csak hozzá mérve lehet értékes; evilági célok az előtérben; Fugger (~fukar, 1. bankhálózat- célja: pénzszerzés, de nem társadalmi irányelv);;
· reformáció: Max Weber: A protestáns etika és a kapitalizmus szelleme (kapitalizmus kibontakozása a protestáns országokban)- evilági cselekvés fontosságát állítja a középpontba( a munka kötelesség, erkölcsi cél, hivatás; a jól elvégzett munka evilági jutalma az anyagi bőség (aki gazdag, az isteni kegyelem jele; aki szegény, az erkölcstelen); 
Benjamin Franklin: a helyes cselekvés célja nem az erények követése, hanem a társadalmi megbecsültség, és ennek révén az anyagi gyarapodás elősegítése (ezért kell megbízhatónak, szorgalmasnak lenni);;
· felvilágosodás: 
· Descartes: a platóni dichotómia megerősítése, a szellem és a ráció felsőbbsége az anyagi világgal szemben; a világ gondolkodó és anyagi része (res cogitans és res extensa); módszere: a kételkedés, bizonyos, amit megtapasztalunk érzékszervek alapján (ami csalóka)- magáról a valós világról nincs igazi bizonyíték; egyetlen biztos, hogy gondolkodom- cogito ergo sum (csak a szellem tevékenysége bizonyos, a világ nem biztos)( a természet a szellem vizsgálódásának elszenvedője (önérték nélkül); 
· Berkeley: mi gondoljuk magunk köré a világot; 
· Francis Bacon: kísérletsorozatok, kicsikarni a természet titkait, addig gyötörni, amíg választ nem ad kérdéseinkre (~boszorkányperek); 
· Galilei: van rend a világban, amit fel lehet tárni, a természetnek nyelve van- matematika (csak szellemi tevékenység révén mutatható meg, leírható, pl: francia kert hengerei az igazi természet); 
· Newton: leírja a bolygók mozgását- újakat fedez fel;;
· romantika: XIX.sz, vissza a természethez- a természeti világ eleve jó, a civilizáció eltávolít (nem rom: pl: Robinson a civilizáció megtestesítője megtanítja Pénteket, természeti, vadembert); 
· Cooper (indiánregények, amerikai vadon eltűnése, a civilizáció tönkreteszi a természeti világot- a jó indián), Karl May, Kipling: A dzsungel könyve, Kaspar Hauser (cellában elzárva, társadalomtól nem behatott); 
· Caspar David Friedrich (képek), Wordsworth, Tennyson, Blake (természet= megbékélés); 
· Thoreau: Walden (megcsömörlik a nagyvárostól);;
· tudományos forradalom: 
· Darwin: az ember származása (a kiváltságosság tudat megszűnik, nincs éles szakadék ember és más között, hanem folyamatosság); az evolúció tana (az élővilág új tana, a természetben jelenlevő dolgok csak saját maguk érdekében léteznek, nem az ember miatt); 
· modern fizika: a világ megismerhetőségének kérdése- a szellem biztonságának megingása (a kutatások eredményei bizonytalanok, pl: nem oksági láncolat, hanem sztochasztikus modellek- a véletlen szerepe); 
· ökológiai tanulmányok (összefüggő rendszer, amiben az ember csak egy elem, függ a többitől);;;
A természeti elemek erkölcsisége:
· természet: erőforrás, célja: a jólét fokozása, aminek érdekében fel lehet áldozni a természeti rendszereket (pl: anyagi haszon ( erdő);;
· alapkérdés: van-e, lehet-e erkölcsi viszonyunk a természeti világhoz?;;
· hagyományos felfogás: 
· erkölcs, etika csak az ember-ember kapcsolatra terjed ki (mi a jó, mi a helyes, de csak egymással kapcsolatban); 
· időben és térben korlátozott (van-e kapcsolat a Föld másik részén élővel? van-e erkölcsi kötelezettségem? a jövő nemzedékkel?)); 
· forrás: erkölcsi reciprocitás elve (csak olyan valami felé lehet erkölcsi kötelezettségem, ami szintén tud erkölcsi kötelezettsége vállalni velem szemben, és ezek arányban állnak egymással)- ez kizárja az állatokat és növényeket, csak az ember hordoz önértéket (csak ő képes erkölcsi alapú ítéletet hozni, kötelezettség t vállalni);;
· jellemző hozzáállás: a természet kívül esik az erkölcs világán, legfeljebb közvetetten (nem azért védjük, mert erkölcsös, hanem mert hasznot hajt, és így nyer értéket- nem önérték);;
· haszon (John Passmore filozófus; még nincs önérték!): 
· közgazdasági (ökoszisztéma szolgáltatások értékelése, pl: kivágom az erdőt és eladom a fát, de megelőzi az eróziót- kiegyensúlyozott vízjárás- termelékenyebb mezőgazdaság, kevesebb árvízvédelmi költség, pl: Mo-i árvizek);
· tudományos (génbank: 10 millió faj, 90%-ot nem ismerünk- nem tudjuk mire jó, pl: gyógyszerhatóanyagok 70%-a növényi eredetű, pl: Kavington egy erdei növényből; ökológiai elővigyázatosság: ha valamit elpusztítunk, akkor az sok mást is befolyásolhat- szimbiotikus kapcsolatok);
· rekreációs-megújító (turizmus, Passmore: katedrális elv);
· esztétikai (UNESCO világörökség- ENSZ szerve, pl: szép tájkép); 
· utódgenerációs (élhető, használható környezetet hagyni);;

· még mindig haszonelemzés tárgya (ha nem hasznos, akkor büntetlenül elpusztítható?)( az erkölcsi reciprocitás elve rossz (pl: fogyatékosoktól, csecsemőtől, még meg nem születettől, a jövő nemzedékétől, más élőlényektől sem várható el);;
· az ökológiai válság nem technikai jellegű probléma, amit újabb technológia megold (a fogyasztás jobban nő, mint amennyit a technológia javít)( a társadalmi működéssel van gond- a célokkal, törekvésekkel van gond- a jó és rossz meghatározásával van gond- az etikával van gond;;
· régen a természet is beletartozott az erkölcsi világba (alá-fölé rendeltség), de a földművelés óta nem (partnerségi viszony), majd a természet alakítása (hierarchikus rend)- a természet leigázása;;
· Aldo Leopold: 40-as évek, az ökológiai válság végső oka, hogy a természet kívül esik az etika világán- erkölcsi jó (az emberi célok, pl: jobb élet) vs erkölcsileg semleges konfliktusok (pl: állat szenved, egy erdő tönkre megy- ez nem erkölcsi veszteség, ez alulmarad);;

· pl: Odüsszeusz hazatér- rendet tesz (rabnőket felakasztja, mert nem megfelelő módon viselkedtek- mai erkölcsi norma szerint ez nagy bűn, pedig akkor is szigorú és határozott erkölcsi normák voltak, a rabnők kívül estek az erkölcsön, csak tulajdonok voltak); ma ha megölök egy kutyát vagy megrongálok egy erdőt, akkor kártérítés a tulajdonosnak, nem az erdőnek!;; 
· megoldás: ki kell tágítani, felszámolni a tulajdoni viszonyt, kitágítani az erkölcsi közösséget (pl: rabszolgák- egyetemes emberi jogok); „Valami akkor jó, helyes, ha segít megőrizni az élő közösségek egységét, stabilitását és szépségét. Rossz, ha nem így cselekszünk.”;;
· a jog-politikai közösség kitágításának folyamata: 
· alapjogok, 
· Magna Charta (1215, angol nemesség jogai), 
· Függetlenségi Nyilatkozat (1776, minden ember azonos jogok birtokosa= fehér férfiak), 
· Rabszolga felszabadítás (1863), 
· XIX. Alkotmány-kiegészítés (1920, a női választójogról- hosszú folyamat eredménye), 
· Indián Állampolgársági Törvény (1924), 
· Polgári Jogok Törvénye (1963, az afro-amerikaiak jogairól), 
· Veszélyeztetett Fajok Törvénye (1973, a puszta létezésük miatt, még ha emberi érdekeket meg is kell sérteni, pl: rakétatesztelés ( veszélyeztetett lepkefaj utolsó populációja);;
· az etikai közösség kitágítása: (Nash, 1989): én, család (ősember: gyerek), törzs (vérségi kapcsolatot feltételez), nemzet, rassz, vallás (keresztes hadjárat), emberiség, állatvilág (ma már állatvédelmi törvények: az állatkínzást bünteti, mert érző lények, Új-Zéland: emberszabású majmokon nem lehet kísérletezni, de a fikusz nem örökölhet), növényvilág, élet, ökoszisztéma, bolygó, univerzum;;
· Leopold: a helyes és helytelen viselkedés alapelvei változatlanok maradnak- diszfunkcionális (pl: ölés tilalma, ekkor a ragadozók kihalnának);

· J.Baird Callicot: a természettel szemben erkölcsi kötelezettségeink vannak- nem kitágítani kell az erkölcsi közösséget, hanem feladni az erkölcsi reciprocitás elvég; nem várhatjuk el a természettől, ki kell dolgozni a helyes erkölcsi magatartást (figyelembe venni az élethez, önfenntartáshoz szükséges körülményeket- nem abszolút jogok: megtiltani az állatok megölését, hanem mérlegelni);

· free-for-all competiton: megszünteti azokat a pozíciókat, helyeket, amelyekért a verseny folyik;;
· a jogi közösség kitágítása: 
· Christopher Stone: Legyenek-e a fáknak jogai? (1973) Walt Disney erdős völgyben akart építeni Disney Land-et- próbaper ellene, de elveszette, mert az ő érdekei közvetlenül alig sérülnek; az ökoszisztéma azonban igen; 
· kritérium a jogi érdekképviseletre:
· képes legyen jogi cselekményeket kezdeményezni a saját érdekében (pl: odamenni a bíróságra- de cég is mehet jogi képviselő útján);

· a bíróság vegye figyelembe a vele szemben elkövetett jogsérelmet;

· a jogorvoslat kezdeményezettje is ő legyen (pl: az eredeti állapot helyreállítása)( a környezetjog más irányba megy, de az elvi lehetőség megvan;;;
A környezeti források elosztásának problémái:
· 1960-as évek: társadalmi átalakulás (feminista, diák, környezetvédelmi mozgalmak); irányzatok:
· következmény etika: a természeti elemekre koncentrál, az ember által a természetre kifejtett hatások már önmagukban is problematikusak- van-e jogunk beleavatkozni a természetbe, milyen mélységig?;;
· DDT-ügy: XIX: század vége, svájci vegyész, 1930-as: mérgező hatása a rovarokra, de melegvérű állatokra ártalmatlan, II. VH után tömeges alkalmazás, 1962: Rachel Carson: Néma tavasz: hasznos rovarokra is káros (pl: méh), természetes ragadozókat is kipusztította; stabil vegyület- felhalmozódik, magas koncentrációban madarakra, emberekre is hat; 70-es évek betiltották (3.világ országai: még alkalmazzák)( a környezetbe való beavatkozásnak nem várt következményei lehetnek, amelyek visszahatnak az emberi egészségre is;;
· elosztási etika: a természeti erőforrások a társadalom működésének alapja, de korlátozott, ezért meghatározott elv szerint kell elosztani;;
· Thomas Malthus: demográfiai elmélet (XIX. sz): a természetben és az emberi közösségekben lényegesen több utód jön létre, mint amennyi szükséges a szülők pótlásához, de ezek a természet szelekciójának következtében elpusztulnak- stabil populációk; ipari forradalom: jobb egészségügy, több élelem- igazságos elosztás; környezeti igazságosság (környezetszennyezés egyenlő mértékben sújt-e); időben hogyan osszuk el a forrásokat- fenntartható fejlődés;;
· Aral-tó: Közép-Ázsiai régió, 60-as évek: intenzív mezőgazdasági fejlesztés (gyapottermelés)- vízfelhalmozása- süllyed a tó vízszintje- sósabb- az élővilág kipusztul- pusztaságok, vegyszeres porviharok; 1999: víztömeg 10%-a, 2002: kettészakad, nagyobb része menthetetlen;;

· megoldási irányzatok:

· határvidéki (cowboy) etika: a természeti erőforrások végtelenek, szabadon használhatjuk, létük célja, hogy használjuk őket- nem kell rá vigyázni (pl: nemzetközi gazdálkodás);;
· mentőcsónak etika: véges források, ország~ mentőcsónak, eltartó képesség~ utasszám, kimenteni a fuldoklókat? (60-as évek: ENSZ nemzetközi élelmiszerbank); 

· megoldások: mindenkit felveszünk (mindenki meghal), senkit, annyit amennyi forrás rendelkezésünkre áll (hogy választjuk ki, hogy ki jöhet?);
· probléma: nem az alapvető életfeltételeket védelmezzük, hanem a jólétet; migrációs nyomás, a források egyenlőtlen felhasználása (gazdag országok egyre gazdagodnak);;

· ökológiai lábnyom: egy adott embernek mekkora területre van szüksége a világból, hogy életformájához szükséges javakat előállítsa (2 hektár, de fejlett országok: 8-10);;

· űrhajó etika: Barry Commoner, ha az embert el tudjuk látni az űrben, akkor a Földön is kell; Föld~ űrhajó; energiát a napból nyeri, de minden más forrás korlátozott; körfolyamatok (pl: széndioxid), felelősség, az egész rendszer működik vagy semmi sem, együttműködés, ideális középút magánérdek és közérdek között;;
· játékelmélet: kooperáció kérdése: fogoly dilemma (2 fogoly, vádnak nincs elég bizonyítéka; ha vallomást tesz, akkor megússza, de ha mindketten, akkor 5-5 év, ha egyik sem, akkor 1-1 év); ;
· minimax stratégia: a lehetséges legmagasabb büntetési mértéket minimalizálni, ezért vall (max 5 év lehet), mindketten erre jutnak: 5-5 év;
· közösségi szemszög: összbüntetés minimalizálása (2 év), de ehhez kell a kölcsönös bizalom (pl: fegyverzetcsökkentés, nyilvános információk);;

· a közlegelők tragédiája: lehetséges-e, hogy mindenki követi a magánérdeket, de a köznek mégis jó lesz? 
· falu, 10 gazda, 1-1 1000 kg-os tehén (összsúly 10000 kg); 
· még egy tehén a legelőre (kevesebb fű, 900 kg- a gazdának 1800 kg, de összsúly 9900 kg), 
· 5 gazda (500 kg, a gazdának 1000 kg, de összsúly 7500 kg), 
· 9 gazda (100 kg, a gazdának 200 kg, összsúly: 1900 kg); 
· a legmagasabb haszon a közösség szempontjából kooperációval érhető el;;;

A keresztény tanítás viszonya az ökológiához:
· Lynn White (1967): Ökológiai válságunk történeti gyökerei: a vallási tradíciók és az ökológia összefüggései, a válság oka, hogy a természethez való viszonyunk radikálisan átalakult, deszakralizáció, anyagi világ része, túlhasználat, környezeti rombolás (régen is:Görög erdők kiirtás hajépítés miatt);;
· ökoteológia: 

· a teremtés jósága: a világ önmagában jó, vele szemben is jónak kell lenni, megőrizni;;

· a teremtés őrzése: emberre van bízva, művelni és őrizni kell, formálja, termel, de nem lehet ez a fő cél (homo cultor és homo custos, azaz a művelő és az őrző ember), fontos az egyensúly (pl: kínai filozófia);;

· a teremtés szándékának megtestesülése: Isten szereti a világot és jelen is van benne, benne élünk, mozgunk és vagyunk (Apcsel), ortodox hagyomány is (kozmosz logosz);;

· a teremtés és az ember közössége: szorosan összekötve, a megváltás reménye is csak együtt adott- szövetség; 
· Assisi Szent Ferenc: a teremtmények testvérisége; 
· Szenr Bonaventuna: a teremtmény árnyéka Istennek (fokozatok: árnyék, nyom, kép);;
· az egyházak és az ökológia problémái:

· 70-es évektől figyelem;

· Egyházak Világtanácsa (1975): protestáns, nairobi nagygyűlés, a helytelen viselkedés okozta károkat orvosolni kell, az egyházak szerepe ebben;

· német evangélikus egyház (1985): püspöki körlevél, ökológiai válsággal foglalkozik, 1993: Amerikában;

· lutheránus világszövetség (2003): Kanada, foglalkozni kell a természettel, megfogalmazza, hogy mit kell tenni;

· református (90-es évek): hitvallás kidolgozása, mely megoldást keres a problémákra;

· ortodox egyházak (1989. szept. 1.): évente a teremtésért imádkoznak, 1995: dokumentum gyakorlatias kérdésekkel (pl: a bűn újrafogalmazása- a teremtés kárára elkövetett események);

· katolikus egyház (60-as évek): enciklikák, II. János Pá pápa (1979): Assisi Szent Ferencet az ökológusok védőszentjévé avatta; 1990: nyilatkozat a környezeti problémákról: az ökológiai válság morális természete (nem technológiai probléma), megújulásra van szükség, az élet tisztelete, szolidaritás, felelősség;
· Velencei nyilatkozat (2002): II. János Pál és I. Bartholomeosz konstantinápolyi pátriárka közös erőfeszítések;

· Magyar Katolikus Püspöki Kar körlevele (2008): Felelősségünk a teremtett világért;;;

Személyi és anyagi elosztás (allokáció):
· bioetika alapelve: az igazságosság elve: anyagi erőforrások elosztása (anyagi javak, szolgáltatások), ma politikai döntés;;

· szempontok: nem ártani senkinek, megadni mindenkinek, ami jár;;
· először elméleti szinten megfogalmazni, amit valóra akarunk váltani konkrét helyzetekben; 

· perszonalista filozófia: minden élőlény egy cél érdekében cselekszik (ennek okai: amelyik mozgat, ami felé mozgat = ható és cél ok); természetünkből fakadó célt megvalósítani, belső rend szabályozza (pl: közösségbe szerveződés);;
· a lét célja: jó, amire belső késztetés (a természeti törvényekben megfogalmazódik, pl: élet védelme, közösségi szerveződés joga); erkölcs és jog szorosan összetartozik- világos keret;;

· egészségügy: kiindulási pont az ember, nem a gazdasági helyzet, mindenkit megillet az ellátás;;
· egészség és betegség: határ korszakonként változik (pl: beteg-e az öreg, alkoholista, dohányos, rövidlátó, homoszexualitás, dadogás, terhesség); válasz: társadalom alapvető erkölcsi normáihoz igazodik, ennek anyagi kihatásai (pl: dohányzásról leszokást fizetni, öregnek szemüveget felírni- nem betegség, hanem természetes folyamat?); ;
· naturalista iskola: társadalmi normáktól független tapasztalati kérdés az egészség- környezetéhez jól alkalmazkodó szervezet (statisztikailag leggyakrabb megjelenési forma vagy a faj genetikai programjának leginkább megfelelő);;
· normativista iskola: az a testi és szellemi állapot, mely lehetővé teszi az ésszerű társadalmi normákhoz való fájdalom- és szenvedésmentes alkalmazkodást és ebben a minél hosszabb életet- az egészség a társadalmi normától függ; szomatikus (pl: nincs fájdalom), pszichológiai (pl: életöröm), társadalmilag (pl: rabszolgatartók, diktatúra- rabszolga szökése kóros állapot);;
· Egészségügyi Világszervezet: a teljes testi, szellemi és szociális jólét állapota, nem pusztán a betegség vagy nyomorékság hiánya; pozitív, de nem világos- egyénre szabott fogalom;;

· QUALY (= QUality Adjusted Life Years, 1970, USA): életminőség mérésére, a megmentett életévek számát és minőségét egyetlen számban foglalja össze, egy orvosi kezelés mennyire sikeres és ennek mennyi a költsége; 
· cél: költséghatékony orvosi kezelések kiválasztása, rangsorolás;

· probléma: fogyatékosok, idősek, költségesen gyógyíthatóak hátrányban- ellentmond az igazságosság elvével, inkább haszonelvű;; 
· orvosi hozzáállás: akarja veszni hagyni, azaz szándékosan feláldozza egy másik miatt (= eutanázia); fontos: ne legyen szándékos, károk enyhítése, nem csak anyagi szempontok (feláldozza magát, hogy pénzt takarítson meg másoknak?), hanem igazságosság, emberi méltóság( ma már nem alkalmazzák;;

· az egészségügyi rendszerek etikája: igazságos elosztás (pl: gyógyszerek, védőoltás, lélegeztetőgép- kit választunk?); OECD (= Organisation for Economic Cooperation and Development, 1992):
· az integrált állami modell: az egészségügyi szolgáltatásokat az állampolgári adókból finanszírozza, a kórházak állami tulajdonban, az orvosok közalkalmazottak, központi költségvetés, a betegeknek ingyenes (pl: Nagy-Britannia, Írország, Spanyolország);;
· az állam szerződéses modell: az egészségügy finanszírozását kötelező biztosítással oldja meg, egészségügyi biztosítók (betegsegélyező alap), ellátás szerződés alapján független intézmény (pl: Németország, Hollandia);

· az állami térítéses modell: az egészségügyi szolgáltatásokat a kötelező egészségbiztosítás finanszírozza a betegsegélyező alapokon keresztül, de az alapok és az ellátást végzők nem állnak kapcsolatban, független egészségügyi intézmények, akiknek a beteg fizet, majd költségeit az alap téríti meg (pl: Franciaország, Belgium);;
· gyakorlat: több modell aránya, eltolódások (pl: Nagy-Britannia); 
· cél: kiadások visszaszorítása- sikeres;;

· paraszolvencia: súlyos, komplex probléma, akadályozza az átalakulást;

· sikertelen megoldási kísérletek (ha legális lenne, akkor kétszeres jövedelmet kéne adni, de attól még adómentes- kísértés); 
· orvosnak a nemes, jó magatartást kell követnie; nem egyenlő eloszlás (pl: nőgyógyász és kórboncnok); 
· a hálapénz etikai kérdéseivel a Magyar Orvosi Kamara Etikai kódexe is foglalkozik (jogellenes, mielőbbi orvoslás);;

· preventív medicina: közegészségtan, megelőzés (pl: egészséges környezet, légszennyezés, ivóvíz, lakáskultúra), egyéni magatartás (pl: dohányzás); a halálozás legfőbb oka az egészségtelen életmód;;
· kuratív medicina: orvosok, gyógyítás, nem arról kell dönteni, hogy a beteg mennyire felelős (nem lehet nem kezelni a dohányost);;
· Ki marad életben? szűkös erőforrások, növekvő igények, de nem fogadható el, hogy valaki azért ne jusson hozzá alapvető szolgáltatásokhoz, mert nem tudja megfizetni; 
· szolidaritás elve: jövedelem alapján fizetni a járulékot, nincs kockázati elv;
· MOK: az orvos nem vállalhat felelőssége, ha a gyógyításhoz nem áll kellő anyagi lehetőség a rendelkezésre;;
· elosztási problémák: fontos a visszacsatolás a döntéshozók felé (pl: művesekezelés, 60-as évek, USA, kevés gép- bizottság dönt- Kongresszus megszavazza, hogy mindenkinek legyen gép); a döntések szétválaszthatatlanok;
· felsőbb szintű makroallokációs döntések: a rendelkezésre álló pénzt hogyan osszák el az egyes ágazatok között (pl: egészségügy, oktatás, közlekedés);;
· alsóbb szintű makroallokációs döntések: hogyan osszák el az egészségügy ágai között (pl: gyógyítás, megelőzés, kutatás, reumatológia, tüdőgondozás);;
· felsőbb szintű mikroallokációs döntések: ritka orvosi eszközöket milyen kritérium alapján osszák el a betegek között, ha egyformán rászorultak (pl: vesedialízis);;
· alsóbb szintű mikroallokációs döntések: eldöntik, hogy melyik beteg milyen eszközt, kezelést kap;;
· egészségügyi ellátáshoz való jog: szabadpiaci vagy közfinanszírozás; 
· kétrétegű rendszer: mindenkinek jár egy tisztességes minimum, de jobb ellátáshoz kiegészítő magánbiztosítás kell (pl: kevesebbet kell várni)- lehet igazságos, ha az közegészségügyet finanszírozza a magán( 
· differenciaelv: Rawls, az egyenlőségtől való eltérés megengedhető, ha a legrosszabbul járók is jobb helyzetbe kerülnek, mint egyszintes esetben; 
· probléma: bizalom az adórendszerben, nincs hálapénz, politikai kapcsolatok;;
· gyógyszerek, eszközök elosztása: sok kóros szokás is betegség lett mostanában- többletkiadás; merülő mentőcsónak- kit dobjak vízbe?; 
fejlett országok (vesedialízis, inkubátor, szerv), fejlődő (antibiotikum, oltóanyag); emberi egyenlőség elve, de kilátástalan kezelés miatt feláldozni megmenthetőket?; döntőbizottság, sorsolás, elég pénz;; választási elvek:
· orvosi haszon: ha haszontalan, az pazarlás, nem kell kezelni (pl: vesedialízás rákos betegnél, de Anglia: 55 évnél idősebbnek már úgyis mindegy- ez nem!);;
· az életveszély döntési kihívásai: közvetlen életveszély előbb (pl: szívműtétek sorrendje- legrászorultabb), de ha váratlanul rosszabbul lesz, akkor előbbre kerül (pszichés terhelés, bizonytalanság- mindenki rosszabbul lesz); már kezelt beteget félbeszakít, és mást kezelnek (pl: kirak az intenzívről, de lehet e miatt hal meg?);;
· a kezelés sikerének valószínűsége: túlélési esély (ha túl kicsi, akkor felesleges), de minél rosszabbul van valaki, annál kisebb a siker valószínűsége (nem a legrászorultabb jön előbb, diszkriminál, pl: fogyatékos, idős, egyéb betegség); szervátültetésnél fontos;;
· a megmenthető életévek száma: természetes elv, de előny a fiataloknál- nem az emberi élet egyenlőségéből indul ki; megkövetelendő minimális túlélés (pl: transzplantáció: 2 év);;
· várható életminőség: az élet tiszteletének elve háttérbe szorul (pl: koraszülött központban nem kezelik az agyi károsodottakat, dialízisközpontban hátrányban, ha más betegség is); ki állapítja meg, hogy a beteg számára milyen minőség az elfogadható? csak a beteg dönthet- senkit sem szabad akarata ellenére kezelni;;
· a beteg pszichológiai stabilitása: önfegyelem (pl: veseelégtelenség esetén korlátozott vízfogyasztás, szervátültetés)- depresszió, öngyilkosság; nehéz megállapítani, a kezelés során ennek változását még nehezebb; sokszor társadalmi hasznosság elve, szimpátia, alkalmazkodóképesség alapján dönt az orvos;;
· támogató környezet: család, barátok, rokonok támogatása segíti a gyógyulást; megfelelő környezet (gazdagabbnak könnyebb), de szociális gondozóval segíteni az elesetteken;;
· társadalmi hasznosság: múltbeli és jövőbeli (pl: sikeres üzletember ( értelmi fogyatékos; tudós, művész, politikai beállítottság: középosztály előbb, mint a szegény); sérül az egyenlőség elve, elfogadhatatlan;;
· területi elv: körzet, megye, ország; közvetlen életveszélyt el kell látni, de évek óta veseelégtelenségben szenvedő külföldre utazik, hogy gyorsabban kezeljék- átvándorlás lenne; kvóták: néhány ideget felvesznek,de inkább nemzetközi hálózat (szervek elosztása is nemzetközi szinten); messzire nem jó szállítani;;
· a szükséges alkalmazási idő: előny, ha rövidebb ideig kell, így több ember kerül sorra;;
· más emberek életének megmentése, jólétének biztosítása szempontjából válogatás: társadalmi hasznosság szűkebb megfogalmazása, csak rendkívüli helyzetben indokolt- triage: tömegszerencsétlenségeknél válogatási szabályok:
· akik orvosi kezelés ellenére is meghalnak,

· akik e nélkül is életben maradnak,

· akik azonnali beavatkozással megmenthetőek; orvost is előnyben részesíteni (segíthet utána), pilótát, Churchill (antibiotikum, hogy segítse a háborút), Landau (szovjet atomfizikus, tudása), többgyerekes vagy egyedül nevelő szülők; bizottság, egyéni elbírálás;;
· a betegségért való egyéni felelősség: előny, ha nem felelős betegsége létrejöttéért (pl: alkoholista, bankrablót meglőtték); 
· kifogásolható erkölcsi magatartás (pl: bukósisak nélkül baleset, túl sokat dolgozik)- orvosi rendőrség? nem!; 
· aki véradó, abbahagyta az ivást, tett egészségéért élvezzen elsőbbséget- ösztönzés; 
· probléma: nem kimutatható közvetlen ok a betegség és az egészségtelen életmód között;;
· fizetőképesség: életmentő beavatkozásért is fizetni kell, kezelésért nem, de járulékos költségekért igen (pl: átköltözés); anyagi támogatás (pl: gyűjtést szervez); 
· mellette: ha gazdag, akkor meg tudja fizetni, eszközök a piaci törvények szerint automatikusan osztódnak el (nem kell bizottság), jobb legálisan engedni (adó szedhető);

· ellene: alapvető szükségletek kielégítése nem függhet a fizetőképességtől, csak kiegészítő rétegként szerepelhet (magasabb szintű ellátás); csak ha szaporítható ritka eszköz (pl: emberi szerv nem, mert akkor pénzért egy szegénytől venné el);;
· véletlenszerű kiválasztás: jelentkezés sorrendje vagy sorshúzás; emberi élet egyenlőség elvének megfelel, könnyű alkalmazni, az emberek jobban elfogadják (mint más emberek döntését), nem veszi figyelembe az egyéni érdekeket (pl: Albert Schweitzer vagy más); megszokott eljárás: érkezési sorrend (szegényebb esetleg később megy orvoshoz), kombináció (időpontig jelentkezettek között sorsolnak); társadalom számára is világos, hogy ritka eszköz- motiváció a döntéshozóknak, hogy vegyenek még;;
· életkor: fiatalok előnyben (pl: vesedialízis, szívtranszplantáció), ez diszkrimináció; 
· igazságosság elve (fiatalabbnak többet lehet hosszabbítani, de egy 20 évest vagy 9 65 évest mentsünk meg?); inkább több emberi életet, mint több életévet kell megmenteni( az élethez való jog; 
· természetes élettartam: kb 80 év, az elég volt, hogy teljes életet éljen- esélyegyenlőség: mindenkinek egyforma lehetősége legyen erre; azért ne kezeljük az idősebbet, mert ő már meghalhat?
· Daniel Callahan: természetes élettartam- reformötletek: nem ésszerű az egészségügyi költségek egyre nagyobb részét idősek kezelésére fordítani, haldoklókat ellátni, időseket érintő kutatásokat támogatni- fiatalok háttérbe szorulnak; megoldás: időseket csak palliatív kezelésben részesíteni; az idősek megkapták fiatal korukban a pozitív megkülönböztetést;
· kényszereutanáziához vezet: meghalás kényszere (pl: 80 évesen még 10 évig kezelik a cukorbeteget, de 82 évesen már nem kezdik el);

· a természetes élettartam változik; az első generáció nem kapta meg fiatal korában a kitüntetett kezelést; a társadalmi hasznosság burkolt formája;

· az életkor önmagában nem lehet diszkrimináló tényező (gyakran eltér a naptári kor a biológiaitól;;

· kísérleti terápia: széles körben még nem szabad bevezetni, mert nem ismerjük előnyeit és veszélyeit; betegkiválasztás: a terápiás haszon a legmagasabb, pszichológiai stabilitás, környezeti támogatás, beleegyezés, de a tudományosan nagyobb haszon nem lehet kiválasztási elv;;;;








































































































































































- 2 -

